
L’
Em

pi
re

 p
at

er
ne

l

 L’EQU INOX E
Collection de sciences humaines

Sous la direction de 
Julie Doyon

Sabine Armani

L’Empire 
paternel

Familles,  
pouvoirs, 

transmission



L’Empire paternel.   
Familles, pouvoirs, transmission  
(Antiquité romaine, époque moderne)

Sous la direction de Julie Doyon et Sabine Armani

Si à l’époque romaine, la famille est un paradigme des relations 
d’autorité structurant l’ordre public et social, à l’époque moderne, 
la culture latine sert de modèle de référence pour légitimer le 
 renforcement des pouvoirs paternels au sommet de l’État et dans 
les familles. À la croisée de l’histoire politique, de l’histoire du 
droit et de la justice, de l’histoire sociale et culturelle, de l’histoire 
de l’art, des études de genre et de l’anthropologie, ce livre met en 
regard les interactions entre familles et pouvoirs durant l’Antiquité 
romaine, au haut Moyen Âge et à l’époque moderne, élargie au 
premier XIXe siècle. Comment s’imbriquent, au fil de l’histoire et 
suivant diverses configurations spatiales et politiques (République 
et Empire romain, empire carolingien, royautés barbares, duché de 
Savoie, royaume de France, République de Genève), les structures 
de l’autorité et de la parenté ? Selon quels discours, suivant quels 
cadres de référence, avec quels effets, au profit de quels acteurs et 
actrices, en fonction de quels rapports de domination (âge, genre, 
statut social) ? Considérée comme un lieu de pouvoirs, la famille 
est aussi un objet du, voire des pouvoirs (étatique, judiciaire, reli-
gieux) instituant les règles de la succession et de la transmission 
(des rôles, des biens, de l’honneur, de la mémoire, des valeurs, 
des savoir-faire), de la filiation (selon des principes d’inclusion 
et d’exclusion) et des alliances, lesquels sont l’enjeu de conflits, 
de solidarités et d’affects qu’analyse également cet ouvrage.



Sous la direction de
Julie Doyon et Sabine Armani

L’EQU INOX E
Collection de sciences humaines

L’empire paternel
Familles, pouvoirs, transmission 

(Antiquité romaine, époque moderne)



Georg Editeur bénéficie d’un soutien de l’Office fédéral de la culture 
pour les années 2021-2024.

Illustration de couverture  Mirjana Farkas, d’après Jean-Baptiste Greuze, Septime Sévère reprochant  
à son fils d’avoir voulu l’assassiner, musée du Louvre, Paris, 1769

Maquette, composition & couverture Hans Christian Weidmann, Versoix

Droits de traduction, de reproduction et d’adaptation réservés pour tous les pays

© Copyright 2021 
Les auteurs pour leurs textes et illustrations, à Genève 
Les Éditions Médecine et Hygiène – Georg pour cette présente édition

ISBN (papier) 978-2-8257-1098-2

ISBN (PDF) 978-2-8257-1294-8

DOI 10.32551/GEORG.12948

Éditions Médecine et Hygiène | Georg 
Chemin de la Mousse 46 | CH-1225 Chêne-Bourg | Tél. +41 (22) 702 93 11 | www.georg.ch

La publication de cet ouvrage a bénéficié du soutien des institutions suivantes :

International Association for the History 
of Crime and Criminal Justice

Fondation Maison des Sciences de L’Homme

Laboratoire Pléiade (EA 7338)/ 
Université Sorbonne Paris Nord

Fonds National Suisse 
de la Recherche Scientifique



Remerciements

Cet ouvrage est issu d’une journée d’étude qui s’est tenue à l’uni-
versité Sorbonne Paris Nord avec le précieux concours du labora-

toire Pléiade (EA 7338), de l’UFR de LLSHS de l’université Sorbonne 
Paris Nord, de la Fondation MSH Paris, de la revue Crime, Histoire 
et Sociétés ainsi que de l’IAHCCJ (International Association for the 
History of Crime and Criminal Justice). Frédéric Alexandre, Marie-José 
Michel, Michel Molin et Thierry Rentet (université Sorbonne Paris 
Nord), René Lévi (CNRS), Falk Bretschneider (EHESS) ont permis, 
par leur soutien scientifique, logistique et financier, que cette journée 
d’étude soit organisée et que les actes en soient publiés. Pauline Milani 
(université de Fribourg) a lu une partie de ce manuscrit et nous a encou-
ragées par ses utiles suggestions. Enfin Daniel Roche (collège de France), 
ainsi que Vincent Gourdon (CNRS, pour le comité de rédaction des 
Annales de démographie historique) ont permis la publication dans ce 
volume d’un article paru dans les ADH en 1983. Que tous soient chaleu-
reusement remerciés pour leur précieuse contribution.



Principales abréviations utilisées  
dans cet ouvrage

ABSA – The Annual of the British School at Athens, Londres, 1895-...
AD – Archives départementales
AE – L’Année épigraphique, Paris, 1888-…
AJA – American Journal of Archaeology, New-York, 1897-...
ADH – Annales de démographie historique, Paris, 1966-...
AN – Archives nationales
ANRW – Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, Berlin, 1972-...
APP – Archives de la préfecture de police
ASTo – Archivio di Stato di Torino
BNF – Bibliothèque nationale de France
CIL – Corpus Inscriptionum Latinarum, consilio et auctoritate Academiae  
litterarum regiae Borussicae, Berlin, 1863-…

DHA – Dialogues d’histoire ancienne, Besançon, 1974-...
IG – Inscriptiones Graecae, Berlin, 1903-…
IGLS – Inscriptions grecques et latines de la Syrie, Beyrouth, Paris, 1929-…
IGR ou IGRR – R. Cagnat et al., Inscriptiones Graecae ad res Romanas 
pertinentes, Paris, 1906-1927 (Chicago, 1975), 3 vol.
IGUR – L. Moretti, Inscriptiones Graecae Urbis Romae, Rome, 1968-1990 
(Studi pubblicati dall’Istituto italiano per la storia antica, 17, 22, 28, 47)
IIt – Inscriptiones Italiae, Rome, 1931-…
ILS – H. Dessau, Inscriptiones latinae selectae, Berlin, 1892-1916 
(1954‑1955 ; 1962)
JRS – Journal of Roman Studies, Londres, 1911-…
LIMC – Lexicon iconographicum mythologiae classicae, Zurich, 1981-1999, 18 vol.
MEFRA – Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité, Rome, 1971-...
OGIS – W. Dittenberger, Orientis graeci inscriptiones selectae, Leipzig, 
1903‑1905 (Hildesheim, 1986), 2 vol.
PIR2 – Prosopographia Imperii Romani (2e éd.), Berlin, 1933-...
RHMC – Revue d’histoire moderne et contemporaine, Paris, 1954-...
SEG – Supplementum epigraphicum graecum, Amsterdam, 1923-...
S.H.A. – Scriptores Historiae Augustae (= Auteurs de l’Histoire Auguste)



Modèles de pouvoir et transmissions
Julie Doyon, Sabine Armani

Le premier empire parmi les hommes  
est l’empire paternel1.

Au mois d’août 1769, l’« Affaire » du Septime Sévère défraie la chro-
nique parisienne. Célébré comme peintre de genre, Jean-Baptiste 

Greuze (1725-1805) a choisi de réaliser, comme morceau de réception pour 
l’Académie royale de peinture, une composition historique : Septime 
Sévère reprochant à son fils d’avoir voulu l’assassiner (huile sur toile, 
1,29 × 1,64 m, Paris, musée du Louvre, 1769 ; ill.  1). Le tableau s’inspire 
d’un épisode de l’histoire romaine relaté par Cassius Dion (162/163-
vers 235 apr. J.‑C.2). Figure par excellence du fils scélérat, Caracalla est 
morigéné par l’empereur Septime Sévère (193-211 apr. J.‑C.), qu’il a voulu 
assassiner en  210. Contrairement à Lucius Iunius Brutus (vie  siècle 
av. J.‑C.), qui fit exécuter ses enfants traîtres à Rome, Septime Sévère, 
en épargnant Caracalla, sacrifia les intérêts de l’Empire à ceux de sa 
famille. Comme le montre la peinture de Greuze, le sort de l’État se 
joue dans le huis-clos des familles régnantes. En soulignant le caractère 
domestique de ce drame politique, le peintre a mêlé scène de genre et 
peinture d’histoire, selon un principe de confusion des registres pic-
turaux que lui reprocha la critique de son temps3. La toile témoigne des 
emprunts à la littérature romaine dont se nourrissait alors la rhétorique 
familiale du pouvoir.

À l’instar de cette composition hybride, le présent volume entend, 
en premier lieu, tisser le dialogue entre les historiens de l’Antiquité 
romaine et ceux de l’époque moderne, sur le thème des relations entre 
familles et pouvoirs. Il souhaite apporter une contribution à une thé-
matique qui a déjà suscité une abondante bibliographie, en revenant 



10	 Introduction

ici sur les conceptions et les pratiques familiales du pouvoir inscrivant 
la parenté dans le champ politique aux périodes ancienne et moderne. 
Deux raisons ont motivé ce choix. D’une part, l’organisation sociale 
et politique se fondait dans les structures de la parenté à l’époque 
romaine4 ; de l’autre, ces conceptions romaines du pouvoir ont servi de 
modèle de référence à l’époque moderne. Dès la Renaissance, le renfor-
cement de la souveraineté dans les États européens s’est appuyé sur celui 
des pouvoirs familiaux en puisant sa légitimité dans les exemples tirés 
de l’Antiquité romaine5. La redéfinition du pouvoir exercé dans et par 
les familles a accompagné la politisation de la sphère domestique faisant 
de l’ordre familial un pilier de l’ordre public. Si l’histoire politique a 
contribué aux représentations familiales de la société6, c’est avec d’im-
portantes variables.

Ill. 1.  Jean-Baptiste Greuze, Septime Sévère reprochant à son fils  
d’avoir voulu l’assassiner, huile sur toile, musée du Louvre, Paris, 1769



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 11

Familles au pouvoir, 
pouvoirs des familles

Les expériences familiales du pouvoir abordées dans cet ouvrage 
conservent en effet leur part d’exotisme les unes par rapport aux autres, 
en raison de la diversité des périodes (du iie siècle av. J.‑C. au iie siècle 
de notre ère, haut Moyen Âge, xvie, xviie, xviiie, xixe siècles), ainsi 
que des espaces (République et Empire romain, empire carolingien et 
royaumes « barbares », duché de Savoie, royaume de France, République 
de Genève) et des sources mobilisées (épigraphiques, littéraires, judi-
ciaires et administratives, privées). Les rapprochements proposés per-
mettent ainsi de mesurer la distance qui sépare les pratiques familiales 
du pouvoir dans le monde romain du modèle familial de souveraineté 
qu’elles inspirent à l’époque moderne. Pourtant, notre projet initial a 
été infléchi en vue de situer dans la longue durée les imbrications entre 
la culture latine et les conceptions de la famille, de la parenté et du 
pouvoir qu’elle a permis de développer au fil du temps. Certains articles 
sur la France au xviiie siècle basculent ainsi sur la Révolution, voire sur 
les régimes politiques qui en sont issus, parfois jusqu’au Second Empire. 
Par ailleurs, l’éclairage de Sylvie Joye, pour le haut Moyen Âge, a été 
inclus : il forme un jalon indispensable attestant des apports de l’his-
toire médiévale aux perspectives ouvertes dans ce livre.

Trois axes d’analyse, correspondant à l’organisation tripartite de 
ce volume, ont été retenus. Une première partie porte sur les manières 
dont les familles acquièrent ou perdent le pouvoir, ainsi que sur les pra-
tiques et les discours mobilisés à cet effet. La mise en valeur des liens de 
parenté sert à justifier l’établissement ou la pérennisation d’un pouvoir, 
tandis que son exercice, notamment au sommet de l’État, peut accroître 
ou amenuiser l’influence des familles régnantes, selon les circonstances 
politiques et militaires, ainsi que les aléas des mariages, de la repro-
duction biologique, de la transmission des rôles et du mérite personnel. 
De plus, la légitimation du pouvoir est située dans un temps immé-
morial convoquant une mémoire familiale soigneusement entretenue à 
travers les sources épigraphiques, hagiographiques, généalogiques. Aux 
deux périodes, ces récits des origines, réelles ou fictives, constituent 
autant d’histoires de familles dans lesquelles la profondeur du lien 
généalogique sert à rappeler les racines du pouvoir d’une maison, d’un 
lignage ou d’un groupe familial qu’il s’agit de légitimer.



12	 Introduction

La deuxième partie de cet ouvrage se penche sur les solidarités et 
les conflits qui renforcent ou divisent les familles et menacent la paix 
privée ou publique. Avec des différences notables – comme les pra-
tiques légales du divorce ou de l’adoption dans le monde romain –, 
le mariage forme le pivot de la filiation légitime sous le Haut-Empire 
comme à l’époque moderne. Aux deux périodes, les mariages conclus 
servaient à sceller des alliances politiques entre de puissants lignages, 
tandis que la désunion conjugale était souvent perçue comme un 
facteur de désordre public. L’institution familiale était également « tra-
vaillée » de l’intérieur par des rapports de domination, en interaction 
avec les communautés environnantes (par exemple, pour l’Ancien 
Régime, celles du voisinage, de la paroisse, des métiers…) et les ins-
titutions rivales ou  auxiliaires du gouvernement domestique (État, 
Église, seigneurie, etc.).

Si l’appartenance à un groupe de parenté contraint et protège 
ses membres, elle est également tributaire d’instances de régulation, 
notamment juridiques, pouvant circonvenir les familles légitimes, ins-
tituer la filiation et les liens ouvrant aux droits patrimoniaux7, auto-
riser la séparation des couples mariés (de corps et/ou de biens, faute de 
divorce légal dans l’Europe catholique), voire désaffilier les personnes, 
en fixant, comme à l’époque moderne, les critères d’intégration ou 
de rejet de ceux qui sont réputés étrangers à la famille, notamment les 
enfants nés hors mariage. L’ambivalence des relations entre familles et 
pouvoirs est donc patente. La souveraineté domestique est à la fois un 
instrument de pouvoir sur les membres de la famille et un enjeu de la 
« police des familles8 ». Lieu de pouvoirs, la famille est une institution 
servant de rempart, de relais et d’objet des pouvoirs (étatique, ecclésias-
tique, judiciaire) qui lui sont extérieurs9.

Les contributions réunies dans une troisième partie sont axées sur 
le rôle de la paternité dans la sphère publique et privée. Les familles sont 
régies par des relations hiérarchiques classant les individus suivant leur 
position généalogique, leur âge, leur sexe, leur statut. Placé à la tête du 
gouvernement domestique, le pater familias dispose d’importants pou-
voirs sur les membres de la familia (épouse, enfants, serviteurs, voire 
esclaves dans le monde romain). Si à Rome la paternité était une ins-
titution publique, sous l’Ancien Régime, le pouvoir paternel consolidé 
était considéré comme le garant de la paix privée fondant l’ordre public. 
Le pouvoir politique prenait appui sur l’institution paternelle qui le 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 13

légitimait. Les pères ou ceux qui en tenaient lieu (mères, tuteurs) exer-
çaient de jure des pouvoirs plus ou moins étendus sur les biens et les per-
sonnes se trouvant en leur « puissance et dépendance ».

Pourtant, les relations entre ceux qui exercent le gouvernement 
domestique, ceux qui y sont associés, ceux qui le subissent, sont loin 
d’être figées. Les liens de parenté créent des obligations réciproques 
(défense de l’honneur, devoir d’obéissance et de solidarité, etc.) évo-
luant au fil de l’histoire suivant le contexte politique et social, ainsi que 
les transformations du sentiment d’appartenance familiale. De même, 
à l’échelle des cycles de la vie, la « cellule familiale » n’a rien de stable, 
dès lors que les enfants quittent le domicile parental (apprentissage, pla-
cement, etc.), se marient et fondent leur propre famille10. D’autres liens 
de dépendance se développent alors entre parents et enfants établis. 
L’étude de la transmission du rôle et des pouvoirs paternels invite donc 
à examiner les fonctions de socialisation imparties aux familles, ainsi 
qu’à les situer dans leur dimension intergénérationnelle.

Ce volume rassemble des approches variant selon les grilles de 
lecture propres à chaque période, les sources dont elles disposent, les 
méthodes qu’elles appliquent au carrefour de l’histoire sociale et cultu-
relle, de la démographie, de l’anthropologie, du droit, de l’histoire 
de l’art. Malgré la cohérence thématique des articles, l’asymétrie qui 
préside à la confrontation des époques romaine et moderne marque 
l’intérêt et les limites de l’exercice. Si les historiens de la modernité 
peuvent s’appuyer sur l’idée d’héritage antique, l’histoire politique et 
sociale de la famille romaine offre surtout un contrepoint aux idées 
reçues, et souvent issues des interprétations modernes de la romanité.

Familles romaines : 
renouveau et exotisme

Le préambule de la Déclaration royale du 16 novembre 1639 affirmait 
sous Louis XIII, avec des accents cicéroniens, que les « mariages sont le 
séminaire des États […] et le fondement des familles qui composent les 
républiques […] dans lesquelles la naturelle révérence des enfants envers 
les parents est le lien de la légitime obéissance des sujets envers leur sou-
verain », faisant écho au célèbre passage du De Officiis qui assurait



14	 Introduction

qu’étant donné, en effet, ce trait de la nature, commun aux êtres vivants, 
qu’ils ont le désir d’engendrer, la société réside d’abord dans le couple 
conjugal lui-même, puis dans les enfants ; ensuite, c’est une seule maison 
et toutes choses communes. C’est cela le principe de la cité et comme la 
pépinière de la république11.

Cet emprunt moderne à la philosophie romaine de la politique a 
constitué le jalon d’une réflexion commune sur les influences et les héri-
tages, parfois proches du décalque en matière de droit civil. L’emprunt 
de l’humanisme à l’Antiquité, plus particulièrement romaine, a déjà 
été relevé par Claude Lévi-Strauss qui constatait, au fil de son œuvre, 
le caractère indispensable d’une « technique du dépaysement12 » visant 
à la confrontation entre elles des sociétés humaines. Pour les historiens 
de l’Antiquité, qui peuvent difficilement regarder dans le « rétroviseur 
de l’Histoire », l’historiographie de la modernité présente les instru-
ments d’un dépaysement, nécessaire et fécond. La confrontation entre 
les périodes, souvent sources de comparatisme, a engendré des débats 
et des échanges autour de deux orientations : primitivisme d’un côté, 
modernisme de l’autre13. La vision de la famille romaine a longtemps 
oscillé entre deux modèles, pour lesquels militaient les premières études 
comparatives marquées par ce clivage. La reconstruction a posteriori 
d’une organisation sociale gentilice fondée sur le primat de la famille et 
donnée comme originelle à toute autre forme de pouvoir aurait inspiré 
l’organisation étatique dont la matrice commune – la patria potestas – 
aurait à la fois fondé le pouvoir du père dans la famille et celui du consul 
dans la cité14. Pourtant, la vision minimaliste instaure déjà une nette 
séparation entre le domaine public et le domaine privé et en déduit le 
caractère autonome des affaires familiales dominées par le caractère 
supposé complexe des systèmes de la parenté où les prescriptions matri-
moniales ne tiennent aucune place. La lecture moderniste allait, sous 
l’impulsion des travaux anglo-saxons consacrés à l’Angleterre prévicto-
rienne, s’imposer un temps.

Le renouveau de l’histoire romaine de la famille a en effet béné-
ficié de l’essor des outils de la démographie historique, puis de l’his-
toire sociale de la famille moderne, afin de circonscrire la structure de 
l’organisation domestique, ainsi que les relations, notamment affec-
tives, pouvant s’y déployer. En 2005, Michele George faisait ainsi com-
mencer les travaux sur la famille romaine aux études de Lawrence 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 15

Stone15. Dans son ouvrage, l’historien britannique défendait l’idée 
selon laquelle le mariage d’amour était inconnu en Angleterre avant le 
xviiie siècle16. Cette thèse, et surtout les travaux de Philippe Ariès, sti-
mulèrent probablement la réflexion de Paul Veyne qui, dans un article 
des Annales publié en 1978, prenait l’exact contre-pied pour la société 
romaine du Haut-Empire17. Paul Veyne postulait une double mutation 
culturelle et sociale qui aurait, au moins dans l’aristocratie romaine, 
conduit au changement d’ère à la découverte de l’amour conjugal, en 
dehors de toute influence chrétienne. Le retour à la paix, après un siècle 
de guerres civiles, et les nouveaux rapports induits par la « révolution 
romaine » auraient contribué au recentrage sur leur groupe domestique 
des vieilles familles aristocratiques détournées de la guerre. Il était 
alors moins question de la politisation que de la privatisation du gou-
vernement domestique dans le cadre du modèle, désormais lancé, de la 
« famille nucléaire ».

Une décennie plus tôt, sous l’influence des études statistiques inau-
gurées en Grande-Bretagne par Lawrence Stone, la démographie histo-
rique se développait sous l’impulsion de Peter Laslett. Auteur du best-
seller The World We Have Lost. England before the Industrial Age18, le 
démographe comparatiste et moderniste faisait voler en éclats les idées 
reçues sur la famille en affirmant la prééminence du modèle nucléaire 
dans l’Angleterre du xvie siècle. À son initiative naissait le groupe de 
Cambridge sur l’histoire de la démographie et de la structure sociale. 
L’« école de Cambridge » donnait le coup d’envoi, dans le monde anglo-
saxon, aux études de démographie historique19.

Les travaux de Keith Hopkins sur la démographie antique20, ins-
pirés par Moses Finley, s’y sont explicitement rattachés. Mais, le 
tournant décisif fut pris par les analyses quantitatives de Richard Saller 
et Brent Shaw qui, en s’appuyant sur l’étude systématique des épitaphes, 
déduisaient dans un article resté célèbre que la famille romaine21, sur le 
modèle de la famille anglaise des Lumières, était nucléaire. Ces conclu-
sions s’accompagnaient du constat que le mariage conclu entre proches22, 
qui caractérise les familles étendues, était très peu répandu, en nette 
réaction aux thèses de Jack Goody, spécialiste d’anthropologie com-
parée, qui en 1983 publiait son ouvrage de référence The Development of 
the Family and Marriage in Europe, dans lequel il datait la disparition 
de l’endogamie comme mode d’alliance généralisé avec la mise en place 
de l’empire chrétien. Les résultats de R. Saller et B. Shaw connurent un 



16	 Introduction

écho spectaculaire dans le monde anglo-saxon qui laissa peu de place 
aux réserves progressivement émises par la communauté scientifique.

En France, Philippe Moreau et Mireille Corbier23 affichèrent tou-
tefois leur scepticisme en remettant en cause la méthodologie de ces 
travaux. Les milliers d’épitaphes que les deux chercheurs anglo-saxons 
avaient dépouillées renvoyaient une image biaisée de la famille romaine. 
Certes, la culture humaniste a hérité de la sensibilité du monde romain 
antique à l’image de la vie de couple, aux relations parents-enfants 
relayées, entre autres, par l’iconographie. Cependant, la majorité des épi-
taphes étaient réalisées par des proches (parents puis, après le mariage, 
conjoints et enfants) qui avaient obligation de rendre hommage à leurs 
défunts au nom de la pietas. Si les épitaphes reflétaient le devoir de piété 
familiale, elles ne permettaient pas de conclure que la famille romaine 
était nucléaire. En raison du lien organique qui associe, dans le monde 
romain, des familles et des pouvoirs – en témoigne le romano-centrisme 
des contributions des antiquisants dans ce volume, aux dépens des 
approches provinciales –, le thème retenu est un bon moyen de sortir du 
comparatisme réducteur entre Antiquité et modernité.

Dès 1986, Mireille Corbier jugeait inopérant le modèle proposé 
par la société moderne même si les historiens de l’Antiquité, devancés 
par leurs collègues modernistes, pionniers dans ces domaines, avaient 
dû recourir aux outils conceptuels forgés par les anthropologues, puis 
repris pour les périodes plus récentes. Revenant sur cette logique d’ap-
propriation, ainsi que sur l’échec d’une transplantation pure et simple 
des grilles de lecture et des méthodes d’investigation propres aux 
sources de l’histoire moderne, Mireille Corbier conclut de ces expé-
riences qu’elles visaient à comparer les comportements des familles 
aristocratiques romaines

à ceux d’autres aristocraties qui, à d’autres époques et dans d’autres 
contextes sociaux, ont visé plus nettement encore les mêmes buts : repro-
duction biologique, transmission et accroissement du patrimoine, diversi-
fication et extension du capital symbolique. Pour atteindre ces objectifs, 
la haute société romaine paraît bénéficier d’une liberté infiniment 
plus grande que ses successeurs, auxquels l’Église s’emploiera à retirer 
deux cartes maîtresses dans ce jeu avec et contre le temps : le divorce et 
l’adoption. Mais ces deux cartes n’avaient de sens et n’étaient utilisées 
que dans un contexte radicalement différent, dont le statut de la femme 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 17

et des biens qu’elle possède et se trouve encore plus chargée de trans-
mettre, suggère, mieux que tout autre indice, le caractère exotique, au 
moins sous certains aspects24.

La remarque ne doit pas pour autant être synonyme de renoncement. 
Pour ne pas déformer les faits et laisser aux deux périodes leur part 
d’exotisme25 et d’altérité, il nous a paru utile d’« observer les différences 
pour découvrir les propriétés26 ». Par conséquent, il s’agit d’associer afin 
de mieux singulariser les pouvoirs dont les familles sont à la fois le sujet 
et l’objet. La dualité des regards incite à mettre en perspective les rela-
tions dialectiques nouées entre familles et pouvoirs (contenus théo-
riques, représentations symboliques, modalités pratiques) aux périodes 
ancienne et moderne.

Pouvoir familial et modernité politique

Origines familiales du pouvoir

Rappelons que la sociologie et l’anthropologie ont pris soin de distinguer 
les notions de famille et de parenté. Mais, à l’époque moderne, ces défi-
nitions se chevauchent dans la matrice des droits canonique, romain, 
coutumier, civil. Le vocable « famille » revêtait alors diverses acceptions. 
La famille renvoyait au groupe étendu des parents, formant la « race » 
ou la « maison » aux xvie et xviie  siècles, composé de l’assemblage 
des parents de même sang, issus d’un ancêtre commun et d’une même 
souche. Au sens de la parenté, la famille avait une signification étendue 
à l’ensemble des agnats, cognats et affins (soit les parents par le père, la 
mère ou par alliance27). Avec la notion romaine de familia, elle dérivait 
du droit naturel pour désigner la « société domestique » composant 
le « premier des états naturels de l’homme28 ». Sous cette acception, 
le terme englobait le chef de famille, en principe le père, et ceux qui 
étaient soumis à sa puissance ou autorité (épouse, enfants, serviteurs). 
La famille ainsi considérée instituait le gouvernement des pères, lequel 
s’exerçait sur l’épouse et ses enfants légitimes. Intrinsèquement liée à 
la catégorie du sacrement (de mariage en pays catholiques, ainsi que 
de baptême), la famille était une institution publique reposant sur une 



18	 Introduction

conception verticale du pouvoir inséparable des idées de souveraineté 
(politique, domestique) et de puissance (absolue, paternelle, maritale), 
en référence constante à l’antique notion de patria potestas. « On a fait 
les rois sur le modèle des pères29 » : cette définition autoritaire et hiérar-
chisée de la famille est exemplaire de la « monarchie paternelle30 » qui, 
dans la France d’Ancien Régime, associait le pouvoir du souverain dans 
la sphère publique à celui des pères dans la sphère domestique.

De plus, les notions de pouvoir et d’autorité doivent être différen-
ciées. L’autorité légitime l’exercice du pouvoir, mais lorsque celui-ci ne 
repose sur aucune autorité fondatrice, il s’apparente à celui du tyran 
ou de l’usurpateur. L’autorité a donc un caractère de légitimation du 
pouvoir, elle a partie liée avec le temps (de la transmission, des généra-
tions, de la filiation) et constitue un « supplément d’origine31 », dont le 
modèle par excellence était, à l’époque moderne, celui de la souveraineté 
paternelle déclinée du sommet de l’État (« roi père ») à la sphère domes-
tique (« père souverain »). Si cette vision du monde social a profon-
dément évolué au fil des siècles, et notamment à partir du xviiie siècle, 
elle était centrée sur l’autorité paternelle et structurée sur un mode 
binaire, faisant s’emboîter, tant dans la sphère privée que publique, 
des figures d’ordre (fidélité, piété, obéissance, crainte et révérence) et 
de désordre (infidélité, trahison, impiété, désobéissance) qui s’inspi-
raient des institutions romaines dont l’exemplarité était souvent mise 
en exergue.

C’est en 1506 que fut officiellement attribué à Louis XII le titre 
de « père du peuple », qui s’inspirait directement du titre de « pater 
patriae », attribué à de rares figures de la République romaine avant 
d’être octroyé à presque tous les empereurs. Dès la fin du Moyen Âge, 
l’interprétation du droit romain, en particulier des maximes du Corpus 
iuris civilis de l’empereur Justinien32, contribua à doter le royaume de 
France d’une doctrine juridique de la souveraineté (familiale, étatique) 
et de la puissance publique constitutive de la construction de l’absolu-
tisme monarchique33. Au xvie siècle, le juriste Jean Bodin redéfinissait 
la souveraineté, ou puissance absolue de l’État, à partir de ses origines 
naturelles et divines. Selon lui, l’autorité paternelle constituait la source 
originelle de tout pouvoir : le père est la « vraie image du Grand Dieu 
Souverain, père universel de toute chose34 ». L’examen des lois divines, 
naturelles, civiles montrait que la souveraineté du roi découlait de 
la puissance paternelle qui en était le fondement naturel. Ainsi le roi 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 19

pouvait-il à juste titre être considéré comme le « père du royaume ». 
Pour les Modernes, la première forme de pouvoir, au sens de pouvoir de 
commandement, et partant l’insoumission à ce pouvoir, était familiale, 
et plus précisément paternelle.

Organisation domestique et vie familiale

Entre le xixe et la première moitié du xxe siècle, les travaux anthropo-
logiques, sociologiques puis historiques sur les origines et l’évolution 
des familles ont associé, de manière nostalgique ou critique, cette figure 
du pater familias à un type d’organisation domestique au sein duquel le 
patriarche régnait sur une prolifique parenté, comme le roi sur ses sujets. 
Selon des perspectives évolutionnistes, ces études tendaient à rendre 
compte du processus de resserrement de la vie familiale sur le couple 
et ses enfants depuis la seconde moitié du xviiie siècle : « Jusque dans 
les années 1970, explique François-Joseph Ruggiu, la plupart des cher-
cheurs étaient persuadés que les processus de modernisation des sociétés 
européennes, fondés à partir de la Renaissance sur l’essor de l’État et 
des institutions impersonnelles ou sur le développement de l’économie 
de marché, passaient nécessairement par l’effacement progressif de la 
place de la parenté dans la vie de l’individu autonome35. » La « privati-
sation » de la vie familiale était notamment expliquée par les « progrès » 
de l’individualisme et du libéralisme dans les dernières décennies de 
l’Ancien Régime36.

Cette idée fut reconsidérée dans les années  1960-1970, grâce 
notamment à l’essor de l’histoire démographique. L’étude de la structure 
des ménages a en effet révélé que la famille « nucléaire », constituée du 
groupe des parents et de leurs enfants, dominait dans le nord-ouest de 
l’Europe, et ce depuis le Moyen Âge37. Dès 1960, par exemple, les démo-
graphes Louis Henry et Claude Lévy montraient que, contrairement 
aux idées reçues, les familles de la haute noblesse européenne contour-
naient les interdits de l’Église et pratiquaient la limitation des nais-
sances afin de préserver la puissance de leur lignage et l’intégrité de leur 
patrimoine38. De plus, il résultait des grandes enquêtes menées dans les 
registres paroissiaux que la majeure partie de la population faisait l’expé-
rience de familles « en miettes », sans cesse recomposées par la surmor-
talité infantile, le veuvage et le remariage39.



20	 Introduction

Autour des années 1980, le renouvellement des recherches dans la 
perspective de l’histoire sociale de la famille a marqué un tournant. 
Tout en conservant une approche démographique, d’importants 
travaux se sont attachés à décrire les sensibilités, notamment celles des 
familles populaires, en intégrant le point de vue des rationalités (juri-
diques, politiques, administratives, sanitaires) cherchant à leur donner 
sens40. Des approches polarisées sur le ménage et le groupe domestique, 
on est progressivement passé à des travaux ciblant les conceptions de la 
sexualité et de la procréation, les pratiques éducatives, les relations affec-
tives (le sentiment de l’enfance, la valorisation de l’amour conjugal, puis 
maternel ou paternel) cherchant notamment à expliquer la « révolution 
sentimentale » ayant transformé la vie conjugale et familiale, de plus en 
plus fondée sur l’amour (entre conjoints, parents et enfants, etc.), dans la 
longue durée des xviie-xxie siècles41.

De manière significative, ces tendances se sont développées dans le 
contexte d’une supposée « crise de la famille », marquant en réalité celle 
de la famille en tant qu’institution, dans le contexte des débats sur la 
reconnaissance des droits des femmes puis des enfants. La vision mono-
lithique de la « forteresse famille », appréhendée comme une unité close 
sur elle-même, semblait dès lors dépassée, la famille étant envisagée de 
l’intérieur et de façon plus fragmentée. Le croisement des sources (nota-
riales, judiciaires, religieuses, littéraires, du for privé), des méthodes 
d’analyse (quantitative ou qualitative) et des approches (démographique, 
juridique, politique, sociale et culturelle42) a en tout cas permis aux his-
toriens de questionner les positions généalogiques, les statuts, les rôles 
et les relations entre les membres de la parenté (mères, pères, frères et 
sœurs, oncles et tantes, neveux et nièces, grands-parents, enfants, etc.).

État absolu et familles

L’approche des familles en tant que groupe fondé sur un sentiment 
d’appartenance partagé par des individus agissant dans leurs intérêts 
n’a pourtant pas disparu du champ historiographique. Elle a donné 
lieu à des analyses sur les interactions entre l’exercice du, voire des pou-
voirs, dans et en dehors des familles. Au vu de la masse des travaux sur 
ces questions, on se limitera ici à quelques exemples, pour la France 
d’Ancien Régime. Ainsi, les recherches de Sarah Hanley ont envisagé la 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 21

reproduction sociale des familles dominantes dans l’État. L’historienne 
a développé le concept de Family State Complex pour analyser la prolifé-
ration de lois royales sur la famille en France dès le milieu du xvie siècle. 
De véritables dynasties d’officiers du roi ont pu se perpétuer au sein de 
l’appareil d’État, en profitant du droit familial qu’ils contribuaient à 
modeler à leur profit (notamment la législation faisant passer le mariage 
sous le contrôle des parents ou l’édit de la paulette sur la patrimo-
nialisation des offices en 160443). L’essor de la rhétorique familiale du 
pouvoir, faisant des pères le relais du pouvoir royal au sein des familles 
« pilier de l’État », s’expliquait en partie par l’influence croissante de la 
noblesse de robe consolidant ainsi sa domination.

Parallèlement, l’approche unitaire de la famille comme catégorie 
d’analyse a suscité dans les sciences juridiques et politiques un regain 
d’intérêt dans les années  1990-2000. Les sources normatives étu-
diées (manuels d’éducation, traités politiques, juridiques, législation 
royale, etc.) montraient que dans le royaume de France la famille désignait 
un relais du pouvoir envisagé comme un fragment du corps politique : 
comme l’exprime en 1780 le plaidoyer d’un avocat, le « lien des familles 
ne formait qu’un seul corps et le principe conservateur de l’État44 ». Luc 
Boltanski et Laurent Thévenot ont proposé une approche de la justifi-
cation des rapports d’autorité articulée à la notion de grandeur. Dans le 
corps social et politique considéré comme un organisme en interaction 
constante, les relations de pouvoir, de sujétion et d’obéissance s’inscri-
vaient dans une échelle graduée déterminant les positions d’autorité 
des uns par rapport aux autres. De Dieu le Père aux pères de famille, 
les formes de la domination s’ordonnaient du « plus grand » au « plus 
petit45 ». Ces représentations organicistes de la famille reposaient sur 
la référence romaine pour justifier des types d’organisation domes-
tique inspirant des modèles politiques (gouvernement tempéré, absolu, 
éclairé, etc.) pouvant être interrogés dans la longue durée.

Jacques Commaille a notamment proposé, dans une perspective 
sociologique, une typologie de la régulation juridique des familles évo-
luant selon les conceptions politiques de l’autorité étatique. À l’époque 
moderne dominait un modèle de fusion entre la sphère politique et 
domestique, qui donnait à la famille la dimension d’une institution 
publique, tandis que la privatisation de la « cellule familiale » permit le 
développement d’un modèle d’État tuteur des familles, notamment en 
cas de dysfonctionnements (voir, par exemple, les lois françaises limitant 



22	 Introduction

la puissance paternelle à la fin du xixe siècle, ou celle sur la déchéance 
paternelle en cas de mauvais traitement, en 193546).

Dans une étude qui a fait date, Aurélie du Crest a pour sa part res-
titué l’évolution des débats politiques qui, depuis la Renaissance, ont 
accompagné l’élaboration d’un modèle familial de pouvoir accordant 
une place à part à la figure du roi « père de son peuple ». En France, 
cette image avait été précédée de celle, promise à un moins riche avenir, 
du monarque comme « époux mystique de l’Église », justifiant son titre 
de « Roi Très-Chrétien ». Dès le milieu du xviiie siècle, toutefois, le 
prestige attaché à la paternité publique du roi subit une lente érosion. Les 
philosophies réformatrices du temps des Lumières dénoncèrent le « des-
potisme paternel » censé régir la vie publique et domestique. La volonté 
de réforme du droit civil et criminel de la famille (divorce, égalité suc-
cessorale, décriminalisation de certaines atteintes aux mœurs), que cris-
tallisa la critique de l’absolutisme monarchique, visait alors les pou-
voirs exercés par les pères dans la sphère familiale47. Les détracteurs du 
régime absolutiste firent de sa structure familiale un marqueur négatif, 
synonyme de l’arbitraire d’un pouvoir défendant les seuls intérêts des 
chefs de famille, ainsi que ceux du souverain dont ils étaient les relais 
dans la sphère domestique. Motif quasi incantatoire du discours monar-
chique à la fin de l’Ancien Régime, l’absolutisme paternel contribua ainsi 
à jeter le discrédit sur ces représentations familiales de la souveraineté48.

Familialisme vs individualisme ?

Depuis une vingtaine d’années, un certain nombre de travaux ont 
nuancé la vision traditionnelle du paternalisme de l’État absolu. En 
étudiant le pouvoir de la reine en tant que mère, Fanny Cosandey 
a rendu visible le rôle politique de la maternité, en dépit des rapports 
genrés de domination faisant souvent des femmes les victimes de l’ordre 
patriarcal. En regard du roi père, la reine mère était en effet investie 
d’une puissance politique, notamment en cas de minorité royale. Elle 
était amenée à assurer la régence, en qualité de tutrice « naturelle » 
des enfants de France et par conséquent du royaume49. Or ce modèle, 
comme celui de la paternité dont il dérive, pouvait se décliner du haut 
vers le bas de la société. Si les épouses des ministres de Louis  XIV, 
comme les femmes de la haute noblesse, savaient se saisir de l’exercice 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 23

de l’autorité maternelle50, les mères des familles populaires étaient éga-
lement amenées à le faire étant, en cas de veuvage, majoritairement dési-
gnées tutrices de leurs enfants51. Elles exerçaient alors des prérogatives 
paternelles, agissant comme de véritables chefs de famille. Le paterna-
lisme ambiant recouvrait donc, sous l’Ancien Régime, une conception 
du pouvoir plus « androgynique » qu’il n’y paraît de prime abord52.

Les notions de « complexe famille-État », de « pacte État-famille », 
de « familialisme53 » ont également été avancées pour décrire l’impact 
de l’idéologie lignagère sur la culture politique de la modernité, ainsi 
que pour cerner les politiques familiales de l’État. Dès le second tiers du 
xviie siècle, en France, l’institution des lettres de cachet a par exemple 
servi d’outil concret de la « police des familles54 », fondée sur les rap-
ports particuliers noués entre la justice du roi et les familles pouvant 
s’adresser à sa justice retenue pour faire enfermer un enfant rebelle, une 
épouse infidèle, un mari débauché ou dissipateur55. Pour autant, ces 
demandes ont aussi eu pour conséquence l’intervention croissante de la 
justice séculière dans la sphère familiale, faisant du gouvernement des 
familles un objet de la coercition et de la surveillance publique. Ainsi 
au xviiie siècle, les demandes d’enfermement adressées par les parents 
étaient minutieusement examinées par une administration (royale, pro-
vinciale, municipale) de plus en plus tatillonne et attentive à faire res-
pecter la sûreté des personnes pour lutter contre les abus du pouvoir cor-
rectionnel des familles56.

Enfin, les recherches sur la Révolution française et l’empire napo-
léonien, avec un accent juridique et politique marqué, se sont traduites 
par la mise en lumière de ce familialisme étatisé, surtout axé sur la figure 
paternelle. À rebours du lieu commun selon lequel la reconnaissance des 
droits individuels a miné le pouvoir des familles, d’importants travaux 
ont renouvelé les approches de l’institution familiale dans le prisme les 
lois civiles et politiques promulguées depuis la Révolution57. Selon une 
célèbre formule de Balzac, la Révolution, en coupant la tête au roi, aurait 
coupé la tête de tous les chefs de famille58. Reprenant la métaphore du 
pouvoir paternel, cette remarque a constitué un topos des courants de 
pensée hostiles à la Révolution qui virent le jour au xixe siècle59. Selon 
cette vision pessimiste des lois révolutionnaires, l’abolition – quoique 
partielle, en réalité – de la puissance paternelle avait entraîné le triomphe 
des fils émancipés dans une société sans pères, symptôme de la déliques-
cence des valeurs religieuses, morales et politiques du pays.



24	 Introduction

Les sciences sociales, notamment la sociologie de la famille, l’his-
toire du droit familial et des idées politiques, ont longtemps emboîté 
le pas de cette lecture, en postulant l’existence d’un net clivage entre le 
paternalisme de la monarchie d’Ancien Régime et l’individualisme des 
Lumières puis de la Révolution60. Or, de récents travaux ont reconsidéré 
la question avec plus de nuances, et montré combien les lois révolution-
naires s’étaient intéressées à la famille, et n’avaient pas destitué les pères, 
mais plutôt limité leurs anciennes prérogatives, notamment en matière 
successorale61. Les travaux d’Anne Verjus ont également récusé l’oppo-
sition souvent admise entre la société patriarcale de l’Ancien Régime et 
la société individualiste issue de la séquence révolutionnaire. La recon-
naissance de l’individu et de ses droits, notamment civils et politiques, 
était loin d’abolir les conceptions, a priori anciennes, de la famille. En 
France jusqu’en 1848, les lois électorales accordèrent la citoyenneté au 
pater familias, entendu comme le chef de famille, c’est-à-dire la personne 
englobant le père, l’épouse et les « enfants de famille ». La référence à 
la puissance paternelle, empruntée à l’ancien droit romain – ayant vul-
garisé l’adage selon lequel le fils est compris dans la personne du père –, 
se voyait ainsi adaptée au nouveau champ politique, et à la conception 
des droits naturels, civils et civiques des individus62.

De l’imperium à l’empire des pères

Les contributions réunies dans ce volume ont pour fil rouge la 
construction d’un modèle familial de pouvoir existant dans le monde 
romain ou transmis grâce au regain d’intérêt qu’ont suscité, à travers 
la culture latine, les références à l’imperium et au pater familias sous 
l’Ancien Régime. L’Empire romain constituait à l’époque moderne 
un concept fondateur global63 faisant figure d’héritage commun, 
parfois disputé entre les aristocraties au pouvoir ou les États rivaux 
en Europe. Avec l’image paternelle, l’idée impériale a pu former un 
élément de l’affirmation de la puissance de l’État. Dans l’Occident 
chrétien, le souvenir de l’empire, même fictif et recomposé, a alimenté 
les conceptions du pouvoir justifiant la domination des familles royales 
ou des grands lignages aristocratiques. L’idée impériale a survécu à la 
chute de l’Empire romain. À l’époque moderne, elle nourrissait une 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 25

culture impériale vivante, dans le Saint-Empire romain germanique 
par exemple, à travers le thème de la translatio imperii. L’accession 
d’Otton III à l’Empire romain au xe siècle a ainsi servi de substrat idéo-
logique à l’affirmation du caractère romain de l’Empire germanique. 
C’est au xvie siècle que s’imposa le titre de « Saint-Empire romain ger-
manique », tandis que les princes électeurs de l’empereur étaient qua-
lifiés de « citoyens romains64 ».

Dans la monarchie française où l’héritage impérial était moins 
net65, l’invention du continuum historique entre la royauté médiévale 
puis moderne et l’Empire romain, comme la relecture de la notion 
romaine de patria potestas, permirent d’asseoir et de légitimer le renfor-
cement de l’autorité paternelle66. À Rome, en effet, le père détenait l’im-
perium sur ses fils. Durant le haut Moyen Âge, la dimension publique de 
la paternité n’avait d’ailleurs pas disparu. Toutefois, l’âpreté des luttes 
pour le pouvoir entre les héritiers a pesé sur l’enchevêtrement des struc-
tures étatiques et familiales sous les Mérovingiens puis les Carolingiens. 
Si la révolte des fils fut d’abord assimilée à la trahison au roi et père, 
ces deux aspects furent peu à peu envisagés sur des plans différents. 
La révolte des fils et les solidarités familiales qui les cimentaient étaient 
opposées à la fidélité au roi garant de la paix publique. Aux alentours 
de l’an Mil, dans un contexte de démembrement politique, les grandes 
familles aristocratiques s’approprièrent la notion de fidélité, laquelle 
n’était plus exclusivement due au souverain67.

Au xiiie siècle, les juristes et les légistes de l’entourage royal recou-
rurent donc à la notion d’empire pour dégager la souveraineté de la suze-
raineté et placer le roi au-dessus des pouvoirs féodo-vassaliques. Dès la fin 
du Moyen Âge, la souveraineté du roi de France reposait ainsi sur l’incor-
poration de l’idée impériale, en même temps que s’imposait à nouveau 
la figure paternelle du pouvoir souverain. À travers les déterminations 
du pouvoir de commandement, l’association entre le royaume, l’empire 
et l’institution paternelle n’a pas disparu aux xviie-xviiie  siècles. 
La stature impériale englobait les liens d’amour et d’obéissance unissant 
les sujets au roi en tant qu’empereur et père de son royaume.

Ainsi dans les dictionnaires de langue parus entre la fin du xviie 
et du xviiie siècle, le mot « empire » désignait une entité territoriale et 
politique dont Rome était le noyau. Dérivé du latin imperium (l’exercice 
du pouvoir supérieur), le terme signifiait aussi la domination, l’autorité, 
la puissance ou l’ascendant exercés par un supérieur sur un inférieur, 



26	 Introduction

un roi sur ses sujets, un père sur ses enfants68. D’ailleurs, selon la doc-
trine politique absolutiste, la naturalité de l’empire paternel fondait la 
souveraineté absolue du roi père : les « hommes naissent tous sujets » 
et « l’empire paternel qui les accoutume à obéir » les habitue aussi à 
« n’avoir qu’un seul chef 69 ». L’empire des pères préfigurait ainsi la domi-
nation du roi « empereur en son royaume ». Ces images de la paternité 
n’étaient pas seulement rhétoriques : elles correspondaient à des expé-
riences concrètes du pouvoir dont les références à la culture latine et à 
l’histoire romaine étaient une composante essentielle.

L’héritage romain revisité

L’héritage romain intégrait l’Antiquité païenne, la royauté et la répu-
blique, en insistant sur l’empire de Rome christianisé. Il a pu être reven-
diqué par les grandes familles dans le but de renforcer leur(s) pouvoir(s) 
Ainsi vers 1700, les Cornaro, une famille aristocratique vénitienne, 
firent représenter leur arbre généalogique à la base duquel se trouvait la 
gens Cornelia. La grandeur des Cornaro tenait à la distinction de leurs 
descendants, comme à la profondeur de leurs racines plongeant dans le 
passé romain le plus prestigieux. La fascination était alors générale pour 
une Antiquité garante de légitimité70.

Pour Michel Villey, ce rapprochement s’expliquait en raison d’ex-
périences politiques et religieuses convergentes, celles d’États chrétiens 
centralisés reposant sur une forte personnification du pouvoir. Selon lui, 
l’affirmation des origines impériales et paternelles de la monarchie fran-
çaise a en grande partie reposé sur une « transfusion de romanité71 ». 
Dans la culture politique de la modernité, le droit revêtait une impor-
tance cruciale et l’œuvre de Cicéron a constitué une des « clés de la 
pensée juridique moderne ». L’idéologie du pouvoir avait alors pour 
« substantifique moelle » la culture latine72. Dans les domaines artis-
tique, juridique et politique se diffuse une curiosité d’antiquaire ali-
mentant ce goût. À l’instar de Gargantua, recommandant à son fils de 
former son style « à l’imitation de Cicéron » (153273), Rome était un 
modèle à imiter, voire à dépasser, quitte à le déformer.

En France, les juristes, les légistes et les jurisconsultes de la 
Renaissance qui cherchaient à réorganiser les matières civiles et 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 27

criminelles à l’aune des conceptions renouvelées de la souveraineté poli-
tique qui voyaient le jour se référaient, non sans débats, à la « Loy » 
ou au « Droit » pour évoquer les compilations romaines faisant alors 
autorité. La cour souveraine du parlement de Paris se drapait de l’au-
torité du Sénat romain pour imposer sa légitimité auprès du gouver-
nement royal, de même que François Ier utilisait la figure de l’empereur 
Constantin pour briguer la couronne du Saint-Empire romain germa-
nique comme pour légiférer dans le royaume74.

Invoquer Rome, ses dieux, ses empereurs, ses héros, c’était 
convoquer l’autorité d’une tradition inscrite dans un passé mythique. 
Cette Antiquité redécouverte, et partiellement réinventée, forgeait alors 
un passé fondateur justifiant le présent75. En ce sens, les références latines 
avaient une valeur performative. En France, la doctrine pénale moderne, 
avec la caution des lois romaines de la République et de l’Empire, défi-
nissait le parricide comme l’homicide dans la parenté jusqu’au quatrième 
degré, ainsi que comme l’attentat commis contre la personne sacrée du 
roi. La rhétorique paternelle du pouvoir avait des effets concrets mar-
quant la sacralisation de l’empire des pères, jugé fondateur de l’ordre 
politique et domestique76. En même temps, le travail incessant d’inter-
prétation de la culture latine contribuait aussi à la transformer, voire à 
la dénaturer, comme l’a montré Yan Thomas au sujet de la maiestas à 
Rome et à l’époque moderne77. Elle n’allait pas sans d’importantes dis-
cussions, par exemple entre les juristes opposés sur la question des rap-
ports entre pouvoir temporel et spirituel, et partant sur l’influence res-
pective des droits romain et canonique. Certains civilistes rappelaient 
ainsi la supériorité des lois canoniques sur les lois jugées « barbares » 
parce qu’empruntant aux Romains et ayant servi à dégager l’ordre juri-
dique français de l’influence pontificale78.

Évoquant le pouvoir de vie et de mort que le père romain exerçait 
sur sa progéniture, à la fin du xviie siècle, le civiliste Jean Domat stig-
matisait l’absence d’humanité du pater familias, qu’il jugeait trop absolu 
et trop peu chrétien. Il convenait selon lui de borner la puissance que les 
Romains accordaient aux pères pour l’adapter aux « mœurs et usages » 
du royaume, en se conformant à un principe d’équité naturelle dicté par 
le christianisme79. Au début du xviiie siècle, le juriste et traducteur des 
Institutes de l’empereur Justinien, Claude-Joseph de Ferrière, défendait 
l’efficience du droit romain pour pallier les carences du droit et des lois 
du royaume tant en matière civile que criminelle80. En l’absence d’un 



28	 Introduction

code unique de lois, les principes du droit romain pouvaient servir de 
« raison écrite » aux magistrats du royaume : « Il faut donc qu’un juge 
soit toujours éclairé par la droite raison, je veux dire par le droit romain, 
qui en est la véritable source81. »

La question de l’influence, et donc de la réception de la culture 
latine, notamment dans sa dimension juridique, fut débattue tout 
au long de l’Ancien Régime. Ces discussions invitent à réfléchir à la 
diversité des interprétations du modèle romain d’autorité paternelle à 
l’époque moderne, et partant à son adaptation au fil de l’histoire. Les 
représentations de la famille romaine ont forgé un héritage changeant82. 
Le concept générique d’Antiquité masque la polysémie profonde d’un 
modèle de référence non seulement divers, mais problématique pour les 
Modernes : leur « mimétisme par rapport à l’antique » manifestait une 
« situation d’altérité » se rapportant à une autre dualité, celle existant 
entre l’Antiquité païenne et chrétienne83.

Pouvoir transmettre

Parties de la notion de pouvoir, c’est celle de transmission que nous 
avons rencontrée, qu’il s’agisse de la transmission de la culture latine, 
partiellement réinventée par les Modernes, ou des transmissions maté-
rielles (patrimoine) et immatérielles (nom, prestige, honneur, pouvoir, 
métier, mérite ou talent) effectuées dans le cadre familial. La question 
de la transmission invite en effet à penser la distribution des pouvoirs au 
sein des familles84. Elle renvoie à la capacité de transmettre (des biens, un 
nom, un capital symbolique) à des successeurs choisis ou à des héritiers 
désignés. Le pouvoir de transmettre a une dimension juridique, écono-
mique, sociale, mais également identitaire lorsqu’il touche au savoir-
faire, au métier, à l’éducation, aux valeurs ou à la mémoire familiale qui 
se transmettent « de père-à-fils85 » et d’une génération à l’autre. De plus, 
les femmes et les mères sont fortement associées à ce pouvoir de trans-
mettre, comme le montrent la plupart des contributions réunies dans 
ce volume. In fine, la question de la transmission englobe un ensemble 
d’expériences qui se rapportent à la famille comme lieu de pouvoirs et 
comme espace de socialisation.



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 29

I.  La  première partie de cet ouvrage porte sur les rapports entre 
l’exercice du pouvoir et son inscription dans la durée, à travers la consti-
tution d’une mémoire lignagère ou dynastique. Les familles au pouvoir 
sont en effet confrontées à la pérennisation de leur domination, en sorte 
que la conservation du pouvoir engendre l’élaboration d’une mémoire 
familiale justificatrice. En partant des sources épigraphiques, François 
Chausson montre ainsi toute l’importance que revêtent les mentions de 
parenté dans la titulature impériale. Alors que les règles de succession 
à l’empire ne sont pas aussi clairement codifiées que dans les monar-
chies européennes à l’époque moderne, elles témoignent du prestige 
et des honneurs attachés aux parents de l’empereur. Être apparenté.e 
au prince facilitait l’accès au pouvoir, y compris pour les femmes, qui 
disposaient d’une influence politique et pouvaient « en user pour pro-
mouvoir leur fils ou petit-fils à la succession impériale » (p. 48). Avec 
les sources épigraphiques, les commémorations calendaires, la statuaire 
monumentale, les frappes monétaires révèlent des structures de parenté 
glorifiant la ligne paternelle et/ou maternelle ainsi que l’adoption et/ou 
la filiation naturelle.

De son côté, Michel Molin revient sur les facteurs de la longévité 
d’une dynastie à la tête du royaume de Commagène (au centre de l’ac-
tuelle Turquie) durant quatre siècles (iie siècle av. J.‑C.-iie siècle apr. J.‑C.). 
La royauté commagénienne perdura grâce à ses alliances matrimoniales 
et militaires, faisant d’abord le choix d’une identité dynastique com-
binant les apports asiatiques et hellénistiques. Le roi Antiochos Ier se 
fit ainsi attribuer le titre de « Grand Roi, Dieu Juste, Révélé, Ami des 
Romains, Ami des Grecs » (p. 65), revendiquant sa filiation irano-armé-
nienne, ainsi que son attachement à l’allié romain. Avec l’expansion 
de l’empire en Méditerranée orientale, la dynastie commagénienne se 
fondit dans l’aristocratie sénatoriale romaine par une stratégie de roma-
nisation politique et culturelle jusqu’à son extinction au ier  siècle de 
notre ère.

Autre marqueur des liens entre identité dynastique et affirmation 
politique, aux xvie-xviie  siècles, les généalogies familiales en vogue 
dans la haute noblesse participent de la nouvelle culture du pouvoir 
qui se développe dans les lignages nobiliaires ou princiers. Entretenir 
la mémoire familiale revenait à définir les origines d’un pouvoir qu’il 
s’agissait de rehausser et de glorifier. Dans le cas du duc de Savoie 
Charles-Emmanuel Ier (1580-1630), analysé par Stéphane Gal, la mémoire 



30	 Introduction

du père glorieux, Emmanuel-Philibert (1553-1580), héroïque vainqueur 
de la bataille de Saint-Quentin (1557), est à la fois source de prestige et 
ombre portée sur le règne de son fils. Pour ce dernier, l’exaltation de la 
mémoire paternelle à travers les arts, les fêtes, le cérémonial, les collec-
tions de reliques martiales (armes et drapeaux pris aux ennemis français) 
correspondait donc à la nécessité de renforcer son règne personnel, ainsi 
que de montrer aux souverains d’Europe la grandeur de la maison de 
Savoie appelée à un destin « providentiellement royal » (p. 90).

Le développement du genre littéraire des généalogies dans la 
noblesse auvergnate au xviie siècle relève aussi de la construction de dis-
cours de légitimation spécifiques. En comparant les récits de deux puis-
sants lignages (l’Histoire de la maison de Polignac et le Panégyrique des 
Montboissier), Anne-Valérie Solignat montre que si la référence antique 
y joue un rôle crucial, ces « histoires familiales ne légitiment pas leur 
domination territoriale de la même manière » (p. 103). Pourtant affiliés 
aux Carolingiens, les Montboissier exaltent la présence de saints et d’ec-
clésiastiques dans leur lignée, afin d’occulter leur passé ligueur, et se 
présenter comme de parfaits serviteurs de la cause royale en Auvergne. 
Quant aux Polignac, ils se rattachent à l’aristocratie sénatoriale romaine, 
aux premiers Gaulois christianisés et à Apollon. Exaltant l’antiquité de 
leur pouvoir seigneurial de droit divin, délié de toute servitude royale, 
ils s’octroient le titre de « rois des montagnes d’Auvergne ». Puisant 
dans le passé, ces récits généalogiques étaient tributaires des circons-
tances politiques du moment, entre imitation et concurrence avec la 
monarchie absolue.

II.  De ce point de vue, les formes familiales du pouvoir évoluent et 
s’adaptent au contexte politique, ainsi que le développe la deuxième 
partie de ce volume. Les transformations politiques inf luent sur 
les représentations et les pratiques familiales du pouvoir, à travers 
notamment les stratégies des familles pour accroître leur domination. 
Selon Miguel Canas, la crise de la fin de la République romaine entraîne 
également celle des mariages politiques traditionnellement pratiqués 
dans l’aristocratie sénatoriale. L’union matrimoniale, conçue comme 
l’alliance de deux hommes à travers une femme, avait alors pour but 
de renforcer une alliance politique, par définition fragile. Suivant une 
pratique répandue, les alliances politiques étaient couronnées par des 
mariages, qui en formaient le « pendant naturel » (p. 135). Or, avec les 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 31

guerres civiles, le triumvirat et le principat, ce modèle ne fonctionne 
plus. Octavien et Antoine ont accompagné tous leurs accords d’alliances 
matrimoniales, se conformant en cela au modèle en vigueur. Mais ces 
mariages se montrèrent incapables d’empêcher l’apparition de nouveaux 
conflits. Ce phénomène révéla la déliquescence du régime républicain, 
au profit de la centralisation du pouvoir entre les mains d’un seul. Entre 
Octavien et Antoine, l’échec des mariages politiques exprime ainsi 
l’impossible partage du pouvoir entre chefs de factions rivales : la tran-
sition s’opérait alors du « régime oligarchique vers celui, monarchique, 
du principat » (p. 142).

De plus, les archives de la répression montrent que les luttes intra-
familiales induisent l’intervention de la justice pénale dans la sphère 
intime pour restaurer l’ordre public, faisant de la famille un lieu et un 
objet de pouvoirs. Dans un tout autre contexte, celui de la monarchie 
catholique française, les références à la législation romaine servent tou-
jours à définir le mariage comme un pilier de la paix publique et un 
« séminaire de l’État ». Au carrefour du droit romain revisité, des 
normes civiles et pénales modernes, ainsi que du droit canonique en 
vigueur, les dissensions du couple qu’étudie Christophe Regina ont pour 
enjeu l’exercice de la souveraineté domestique. Les conflits conjugaux 
que réprime la justice marseillaise sont caractérisés par des rapports de 
domination fortement genrés. Si l’épouse dénonce son mari dissipateur 
et violent, c’est pour obtenir d’en être séparée et ainsi recouvrer sa dot, 
voire son autonomie économique ; au contraire, le mari portant plainte 
pour adultère – un crime privé dont, comme à Rome, l’époux était le 
seul à pouvoir se plaindre en justice – cherchait le plus souvent à s’ar-
roger les biens dotaux de sa femme. Les luttes pour la domination éco-
nomique dans le cadre matrimonial en font un objet de l’action pénale 
publique, révélant ainsi des assignations de genre, ainsi que les rapports 
d’autorité institués, contournés, contestés par les époux.

Or, l’immixtion ou le recours à l’État est aussi un enjeu de la régu-
lation des naissances hors mariage analysée par Loraine Chappuis à 
partir des requêtes de légitimation des « bâtards » de la République pro-
testante de Genève au xviiie siècle. Nés hors mariage et marqués par 
l’illégitimité d’une naissance jugée « infâme », les bâtards étaient exclus 
des droits familiaux leur permettant d’hériter du statut, du patronyme 
et des biens paternels. La  légitimation par lettres évoquait la « forte 
continuité entre la législation sur les bâtards du droit romain à l’époque 



32	 Introduction

moderne » (p. 190). Elle trouvait ses racines dans le droit du Bas-Empire, 
qui permettait de rétablir le bâtard dans une filiation légitime par une 
fiction de mariage, conduisant progressivement à effacer sa tache de 
naissance. Les dossiers de ces « sans famille » permettent d’examiner 
les relations de pouvoirs entre les familles et l’administration genevoise 
(Petit Conseil, Hôpital général), ainsi que la hiérarchie des filiations 
(légitime/naturelle, paternelle/maternelle), en offrant aux plus méritants 
des voies d’intégration aux familles du corps social genevois.

III.  La dernière partie de l’ouvrage bascule sur les enjeux de la trans-
mission du pouvoir de père à fils, ses facteurs de légitimation (piété, 
fidélité, obéissance) et de contestation (rébellion, trahison, désobéis-
sance), ainsi que les savoirs et les mérites qui en accompagnent l’exercice. 
Les successions impériales ont partie liée avec la reproduction hérédi-
taire des caractères, des vices et des vertus, du côté paternel ou maternel, 
comme le montrent Sabine Armani et Nicolas Mathieu à travers une 
étude fouillée de l’image du bon et du mauvais empereur dans la lit-
térature latine. Ici, la substance du politique est généalogique, la repro-
duction des rôles et des caractères renvoyant au système romain de 
parenté, dont le caractère opératoire pour le monde romain a bien été 
identifié. En effet, de nombreux indices suggèrent que Suétone et Tacite 
ont utilisé les pratiques et les représentations de la parenté romaine pour 
favoriser ou discréditer certains portraits d’empereurs. Si l’ascendance 
est le fondement de toute parenté à Rome, il est toujours possible de 
façonner, par le biais des alliances ou d’exemples choisis, la trame expli-
cative d’un portrait de mauvais empereur. Dans cette fabrication, la 
place des femmes est primordiale car elles peuvent être matronae ou 
meretrices (« matrones » ou « prostituées »). À ces deux matrices de 
la construction de la parenté naturelle s’ajoutent les conséquences de 
l’adoption. La présentation des rapports entre Tibère et Germanicus, 
son neveu par le sang et son fils adoptif, est de ce point de vue révéla-
trice. Les deux auteurs latins prennent surtout le parti de décrire leur 
animosité du point de vue de la relation par le sang – oncle paternel 
(patruus)/neveu ( fratris filius) –, plutôt que par la parenté fictive qui 
faisait de Germanicus l’égal de son frère. Cette relation de parenté 
correspond en fait à un modèle anthropologique bien identifié pour 
Rome par M. Bettini86 (la « théorie des attitudes »), fondé sur la dis-
tance que devaient respecter en public l’oncle paternel et son neveu, 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 33

distance qui fournissait un cadre approprié au récit de la tension entre 
les deux hommes. Les autres mentions de la parenté sont plus brèves 
dans les deux œuvres, mais permettent de signaler, chez Claude (critiqué 
quoique divinisé), et surtout dans son entourage (Agrippine et Néron), 
des comportements déviants, prélude aux péripéties de leur règne.

La contribution de Sylvie Joye, la seule qui porte sur la période 
médiévale, a été intégrée à ce volume pour mettre en lumière la survi-
vance des conceptions politiques de la famille romaine dans la longue 
durée, ainsi que leurs réinterprétations au gré des transformations poli-
tiques durant le haut Moyen Âge. La famille romaine et ses préroga-
tives ont en effet survécu à la fin de l’Empire romain. Revenant sur 
l’idée souvent admise de la privatisation de l’autorité paternelle au haut 
Moyen Âge, S. Joye souligne que la paternité sous les royaumes barbares 
et sous l’empire carolingien a conservé une forte dimension publique. 
Le père y retrouvait des droits étendus (contrôle du mariage, défense 
de l’honneur familial, etc.) dans le cadre d’une législation s’inspirant 
des lois romaines (en matière de mariage, comme dans la répression des 
crimes de rapt ou de parricide). L’évolution la plus remarquable concerne 
les discours, notamment littéraires ou hagiographiques, sur la fidélité et 
l’obéissance dues au prince comme au père. Or, l’instabilité politique 
et les rébellions filiales vont conduire à la déliquescence de ce modèle 
d’autorité étatique. Au tournant de l’an Mil, les aristocraties féodales ne 
peuvent plus se référer à un souverain unique détenteur de la puissance 
paternelle. Elles conservent pourtant à leur profit l’image du seigneur et 
père, la fidélité qui lui est due se resserrant désormais sur la lignée déten-
trice de pouvoirs territoriaux.

Les formes juridiques et politiques du pouvoir paternel, qui struc-
turent l’organisation étatique et son intervention dans les familles, 
reprennent toute leur force dans la France d’Ancien Régime. L’exemple 
du parricide, exposé par Julie Doyon, en témoigne. Défini dans la 
matrice du droit pénal romain, avec la caution de la Bible, ce crime qua-
lifié d’« atroce » occupe alors le sommet de l’échelle des peines. Pour 
autant, dans la jurisprudence des tribunaux criminels du parlement de 
Paris – la plus haute cour souveraine de France au xviiie siècle –, seul le 
meurtre d’un parent au premier degré (père, mère, beau-père), potentiel 
détenteur de l’autorité paternelle, était effectivement assimilé au par-
ricide. L’importance accordée aux mères témoigne ainsi de la recon-
naissance de leurs pouvoirs dans la sphère domestique. De même, la 



34	 Introduction

jurisprudence du parricide adaptait la loi romaine aux réalités sociales 
et démographiques du temps, faisant des mères et beaux-pères les dépo-
sitaires de l’autorité paternelle et les piliers de l’ordre familial en cas de 
veuvage et de remariage. De l’interprétation des lois romaines qui les 
dénaturaient résulte ici la fabrique du droit pénal français du parricide 
aux XVIIIe et XIXe siècles.

Les luttes que suscitent la détention ou l’émancipation du pouvoir 
paternel ne sont pas synonymes d’absence d’affection : les relations d’in-
térêt sont certes porteuses de conflits parricides, mais elles orientent 
aussi, cette fois de manière positive, des modes de transmission faisant 
circuler la sollicitude, les biens, les dons et les legs, les moyens de sub-
sistance, les savoir-faire, l’apprentissage d’un métier, les solidarités et 
les « valeurs » constitutives de la parenté au-delà du noyau conjugal et 
parental. Émilie Beck Saiello le montre à partir de l’étude d’une dynastie 
de peintres dont elle décrit l’ascension jusqu’aux sommets du pouvoir, 
aux xviiie-xixe  siècles. De père en fils, mais également entre frères 
et sœurs, oncles, tantes, neveux, nièces, sont entretenues des relations 
mêlant affection et sollicitations, solidarité et soumission. Les membres 
de la famille savent aussi, pour réaliser leurs ambitions, entretenir la 
mémoire de leur aïeul, en l’occurrence le célèbre peintre Joseph Vernet 
(1714-1789), passé, grâce à son talent, du statut de décorateur provincial 
à celui d’artiste de renommée internationale, familier des souverains 
et des grands. Les papiers de la famille Vernet témoignent de la trans-
mission des talents ayant permis de constituer une véritable aristocratie 
picturale, conjuguant la réputation de l’aïeul aux mérites personnels de 
ses descendants, ainsi que l’entretien des réseaux d’entraide dans et en 
dehors de la parentèle, pour atteindre le sommet de la hiérarchie des 
honneurs artistiques et politiques. « Fils de roi, père de roi » : ébloui par 
la carrière de son père comme par celle de son fils, Carle Vernet reprend 
en 1836 l’image du roi père, à l’origine d’un empire (celui de cette lignée 
d’artistes à laquelle il appartient), pour dire le prestige acquis, cultivé et 
transmis de père en fils, du xviiie jusqu’au premier xixe siècle.

L’article de Daniel Roche, qui clôt cet ouvrage, est paru dans le 
dossier « Mères et nourrissons » coordonné par la revue des Annales de 
démographie historique en 1983. Il s’inscrivait dans la thématique de cette 
publication qu’il prenait à contre-pied, en évoquant les fonctions éduca-
tives et affectives des pères parisiens sous l’Ancien Régime, à partir du 
journal autobiographique du compagnon vitrier Jacques-Louis Ménétra 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 35

(1764-1802). Retouchant l’image sévère du pater familias d’Ancien 
Régime, Daniel Roche déplaçait le regard de l’institution paternelle 
dans la sphère publique vers la paternité vécue dans les familles labo-
rieuses de la capitale. Contrairement aux idées des Lumières vitupérant 
contre la tyrannie des pères absolus, l’affection était une composante 
importante de l’autorité paternelle et de son exercice, y compris dans 
ce qu’elle avait de plus rugueux, à savoir le pouvoir de corriger. L’image 
du père correcteur était en effet valorisée. Un bon père devait châtier 
ses enfants pour leur éviter de perpétrer fautes, vices et crimes. La sol-
licitude du père de famille se manifestait autant dans la correction de 
sa progéniture que dans sa capacité à transmettre son rôle, ses biens, ses 
savoirs. Ivrogne, dissipateur, colérique et trop emporté, Ménétra père fut 
à bien des égards un père défaillant, qui suscita les fugues et les révoltes 
de son fils. Mais, une fois marié et établi maître vitrier comme son père 
avant lui, Jacques-Louis fut attentif à remplir ses devoirs envers son 
géniteur, ainsi que soucieux de l’éducation de ses enfants. La mémoire 
du père, bon ou mauvais, était un nœud de la transmission d’expé-
riences fondatrices de la construction de l’individu et de son identité 
sociale. Cette publication était aussi l’occasion de souligner la puissante 
contribution de Daniel Roche à l’histoire sociale de la paternité, en voie 
de renouvellement depuis une vingtaine d’années87.

Ce livre s’est donné pour objectif de croiser les lectures historiques 
propres au monde romain antique et à l’histoire moderne, en confrontant 
les approches politiques de la famille sous la République et dans l’Empire 
romain, ainsi que dans certains États de l’ère occidentale au haut Moyen 
Âge puis à l’époque moderne. Il revient en effet aux historiens de 
contextualiser les manières dont se sont imbriquées au fil du temps les 
structures de l’autorité et de la parenté, lesquelles n’ont rien d’universel. 
Elles varient dans l’espace et dans le temps suivant les modalités de la 
régulation du lien familial, ainsi que l’extension donnée aux pouvoirs 
des familles ou de leur chef, dont il conviendrait d’élargir l’analyse com-
parée88. De ce point de vue, cet ouvrage est un éclairage partiel en raison 
des limites spatiales et chronologiques qui le constituent.

Dès lors que l’on se tourne vers les sociétés coloniales, par exemple, 
l’adhésion à la figure du pater familias n’a plus forcément cours. Il en 
est ainsi des conceptions familiales du pouvoir dans l’Empire français 



36	 Introduction

amérindien (Canada, Louisiane). Si les alliances conclues entre le gou-
verneur français et les peuples autochtones épousaient des représenta-
tions de la parenté, les logiques culturelles que recouvrait ce langage 
commun étaient très différentes de part et d’autre. Le gouverneur se 
faisait appeler « père » par les alliés hurons et chactas, croyant exercer 
sur eux un acte de souveraineté. Or, les sociétés amérindiennes ne fai-
saient pas grand cas du père. L’enfant appartenait au clan de la mère 
et le père était considéré comme un simple pourvoyeur ou médiateur. 
L’adhésion des Hurons et des Chactas n’était donc pas un acte de 
sujétion à « l’empire paternel » que représentait le gouverneur.

On pourrait croire que la démocratisation de la vie politique, qu’a 
accompagnée celle de la vie familiale au xxe siècle dans la plupart des 
pays d’Europe (égalité des droits entre pères et mères, droits des enfants, 
autorité parentale, émancipation juridique des femmes…), a fait dispa-
raître l’analogie entre pouvoirs des familles, autorité de l’État et dignité 
impériale. Analysant la crise actuelle du pouvoir politique, le sociologue 
Emmanuel Todd estime pourtant qu’elle repose sur une « inversion 
totale du modèle d’autorité ». Emmanuel Macron, jeune président de 
la République française marié à une femme plus âgée que lui et pouvant 
passer pour sa mère, ferait figure d’« enfant » aux yeux d’une opinion 
publique le jugeant inapte à prendre la tête de « l’Empire européen »89. 
Quoi qu’il en soit de cette lecture psychosociale de l’actualité politique, 
ce qui frappe dans ce propos, c’est la récurrence d’un schéma de pensée, 
dans lequel la vision familiale du pouvoir constitue un véritable « lieu 
de mémoire90 ».

1  Me Jacques Bénigne Bossuet, Politique tirée des propres paroles de l’Écriture sainte, 
Bruxelles, Jean Léonard, 1710, p. 53.

2  Cassius Dion, Histoire romaine, 76 (77), 14.

3  Mickaël Szanto, « Greuze face à la peinture d’histoire. Genèse et réception de 
Septime Sévère », in Annick Lemoine et Clémence Poivet (dir.), Greuze et l’affaire 
du Septime Sévère, Tournus, Hôtel-Dieu/Musée Greuze/Somogy éditions d’art, 2005, 
p. 32. Dans la hiérarchie des genres de l’époque, celui de la peinture d’histoire est le 
plus prestigieux.

4  Yan Thomas, « Parricidium. I. Le père, la famille, la cité (la lex Pompeia et le sys-
tème des poursuites publiques) », in MEFRA, vol. 93, no 2, 1981, p. 643-715 ; id., 
La Mort du père. Sur le crime de parricide à Rome, Paris, Albin Michel, 2017.

5  Isabelle Gillet, « La résurgence du Sénat romain au xvie siècle », in Jean-Luc 
Chabot, Jérôme Ferrand et Martial Mathieu (dir.), Les Représentations de 
l’Antiquité, Paris, L’Harmattan, 2011, p. 41-62.



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 37

6  Rémi Lenoir, Généalogie de la morale familiale, Paris, Seuil, 2003, p. 29.

7  Marie-Thérèse Allemand-Gay, « Le droit de la filiation légitime à la fin de 
l’Ancien Régime », Dix-huitième Siècle, t. XII, 1980, p. 251-269 ; Mireille Corbier, 
« Construire sa parenté à Rome », Revue historique, no 575, 1990, p. 3-36 ; id., « Le 
divorce et l’adoption “en plus” », in Christine Hamdoune (dir.), Ubique amici. 
Mélanges offerts à Jean-Marie Lassère, Montpellier, Publications de l’Université Paul-
Valéry Montpellier 3, CERCAM, 2001, p. 351-388.

8  Jacques Donzelot, La Police des familles, Paris, Les Éditions de Minuit, 1977, 
p. 49 et suiv.

9  Gabrielle Radica, Philosophie de la famille. Communauté, normes, pouvoirs, Paris, 
Vrin, 2013, p. 11, p. 264.

10  Françoise Héritier, « Famiglia », Encyclopedia Einaudi, Turin, Einaudi, 1979, 
vol. 6, p. 3-16.

11  Cicéron, De Officiis, I, 54, 5-6.

12  Voir notamment Claude Lévi-Strauss, Anthropologie structurale II, Paris, Plon, 
1973, chap. XV : « Réponses à des enquêtes ».

13  Patrick Le Roux, Mémoires hispaniques. Essai sur la pratique de l’histoire, Madrid, 
Casa de Velázquez, 2012, p. 159-193.

14  Voir par exemple Thomas, La Mort du père, op. cit.

15  Dans son introduction aux actes du colloque intitulé The Roman Family in the 
Empire. Rome, Italy and beyond, publié en 2005, près de vingt ans après le premier 
volume de la série The Family in Ancient Rome (1986).

16  Lawrence Stone, The Family, Sex and Marriage in England 1500-1800, Londres, 
Weidenfeld and Nicolson, 1977.

17  Paul Veyne, « La famille et l’amour sous le Haut-Empire romain », Annales ESC, 
vol. 33, no 1, 1978, p. 35-63.

18  L’ouvrage est paru en 1966.

19  Sur ce point, voir Jonathan Edmondson, « Hacia una historia social de la colonia 
de Augusta Emerita : problemas metodológicos y perspectivas prometedoras », in 
Estíbaliz Ortiz de Urbina et José María Vallejo (éd.), Métodos y técnicas en 
ciencias de la Antigüedad. Estudios sobre investigación y docencia, Anejos de Veleia 
(Acta 16), Vitoria-Gasteiz, Universidad del País Vasco, 2018, p. 177-179.

20  Par exemple, Keith Hopkins, Death and Renewal, vol. 2, Sociological Studies in 
Roman Studies, Cambridge, CUP, 1983. Rappelons que Keith Hopkins occupa, à 
partir de 1985 à Cambridge, une chaire d’histoire ancienne, peu avant le décès de son 
illustre collègue qui avait rejoint l’université britannique dès les années 1950.

21  Richard P. Saller et Brent D. Shaw, « Tombstones and Roman Family Relations 
in the Principate : Civilians, Soldiers and Slaves », JRS, vol. 74, 1984, p. 124-156. Trois 
ans plus tard, les deux auteurs publiaient « Men’s age at Marriage and its Consequences 
in the Roman Family », Classical Philology, vol. 82, 1987, p. 21-34.

22  Richard P. Saller et Brent D. Shaw, « Close-Kin Marriage in Roman Society ? », 
Man, vol. 19, no 3, 1984, p. 432-444. Cette étude reçut un accueil mitigé dans la 
mesure où l’on fit remarquer à ses auteurs que le mariage entre cousins croisés, por-
tant des gentilices différents, ne pouvait être identifié par les sources épigraphiques : 
Corbier, « Construire sa parenté à Rome », art. cit.



38	 Introduction

23  Mireille Corbier, « Épigraphie et parenté », in Yann Le Bohec et Yves Roman 
(dir.), Épigraphie et histoire : acquis et problèmes (Actes du congrès de la SoPHAU, Lyon-
Chambéry, 21-23 mai 1993), Lyon, De Boccard, 1998, p. 101-152.

24  Mireille Corbier, « Les comportements familiaux de l’aristocratie romaine 
(iie siècle av. J.‑C.-iiie siècle apr. J.‑C.) », in Jean Andreau et Hinnerk Bruhns 
(dir.), Parenté et stratégies familiales dans l’Antiquité romaine. Actes de la table ronde 
des 2-4 octobre 1986 (Paris, Maison des sciences de l’homme), Rome, coll. de l’École 
française de Rome, 129, 1990, p. 244.

25  C’est de plus en plus souvent de cette manière que l’Empire romain est qualifié. 
Voir, par exemple, Florence Dupont, L’Antiquité, territoire des écarts. Entretiens avec 
Pauline Colonna d’Istria et Sylvie Taussig, Paris, Albin Michel, 2013.

26  Claude Lévi-Strauss, L’Anthropologie face aux problèmes du monde moderne, 
Paris, Seuil, 2011, p. 23.

27  Jean-Louis Flandrin, Familles. Parenté, maison, sexualité dans l’ancienne société 
[1976], rééd. Paris, Seuil, 1984, p. 17-38. Voir aussi Julie Doyon, L’Atrocité du par-
ricide au xviiie siècle. Le droit pénal dans les pratiques judiciaires du parlement de 
Paris, thèse de doctorat, Paris, 2015, vol. 1, chap. 1. Sur l’articulation conceptuelle 
entre la catégorie juridique de familia et la définition contemporaine de famille, voir 
les réflexions de Jane F. Gardner, Family and Familia in Roman Law and Life, 
Oxford/New-York, Oxford University Press, 1998.

28  [Jean Le Rond D’Alembert et Denis Diderot], Encyclopédie ou Dictionnaire 
raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1re éd., 1751, t. VI, p. 800b, art. « Famille ».

29  Jacques Bénigne Bossuet, Politique tirée des propres paroles de l’Écriture sainte 
[1714], Genève, Droz, p. 71 ; Aurélie du Crest, Modèle familial et pouvoir monar-
chique (xvie-xviiie  siècles), Aix-en-Provence, PUAM, 2002, p. 171-178. Voir aussi 
Véronique Paraiso, Pouvoir paternel et pouvoir politique. Réflexion théorique 
et réponses institutionnelles du xvie  siècle à 1914, Paris, Connaissances et Savoirs, 
2005, p. 56-87.

30  Jean Delumeau et Daniel Roche (dir.), Histoire des pères et de la paternité 
[1990], Paris, Larousse, 2000, p. 8.

31  Myriam Revault d’Allones, Le Pouvoir des commencements. Essai sur l’auto-
rité, Paris, Seuil, 2006, p. 34-37, p. 77 et suiv., p. 95.

32  Compilation des droit et jurisprudence tant civile que criminelle constituée au 
vie siècle apr. J.‑C. comprenant le Code théodosien, le Digeste, les Institutes, les Novelles.

33  Henri Morel, « L’absolutisme français procède-t-il du droit romain ? », in Jean-
Louis Harouel (dir.), Histoire du droit social. Mélanges en hommage à Jean Imbert, 
Paris, Puf, 1989, p. 425-440.

34  Jean Bodin, Les Six Livres de la République, Lyon, Jacques du Puys, 1580, p. 20.

35  François-Joseph Ruggiu, « Histoire de la parenté ou anthropologie historique de 
la parenté ? Autour de Kinship in Europe », Annales de démographie historique, vol. 1, 
no 119, 2010, p. 223-224.

36  Voir, par exemple, Philippe Ariès, L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien 
Régime, Paris, Seuil, 1960 ; Edward Shorter, Naissance de la famille moderne, xviiie-
xxe siècle [1976], trad. fr., Paris, Seuil, 1981 ; Stone, The Family, Sex and Marriage in 
England 1500-1800, op. cit.



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 39

37  Voir les travaux de Peter Laslett et du groupe de Cambridge, évoqués supra.

38  Louis Henry et Claude Lév y, « Ducs et pairs sous l’Ancien Régime. 
Caractéristiques démographiques d’une caste », Population, 1960, no 5, p. 807-830.

39  Micheline Baulant, « La famille en miettes : sur un aspect de la démographie du 
xviie siècle », Annales ESC, 1972, no 4-5, p. 959-968.

40  Daniel Roche, Le Peuple de Paris. Essai sur la culture populaire au xviiie siècle 
[1981], rééd. Paris, Fayard, 1998, p. I-XXI.

41  Voir les philosophies des Lumières refondant le contrat familial sur l’amour 
maternel et la tendresse paternelle, lesquels permettaient aux enfants une fois auto-
nomes de se soumettre volontairement (donc de consentir) à l’autorité de leurs parents : 
Élisabeth Badinter, L’Amour en plus. Histoire de l’amour maternel (xvie-xxe siècle) 
[1980], rééd. Paris, Le Livre de Poche, 2001 ; Maurice Daumas, Le Syndrôme des 
Grieux. La tendresse paternelle au xviiie siècle, Paris, Seuil, 1990. Voir aussi les socio-
logies du couple contemporain qui ont montré combien la formation et la dissolution 
du couple étaient, de manière croissante depuis les années 1970, tributaires de la durée 
du sentiment amoureux et de l’épanouissement mutuel des conjoints : Jean-Claude 
Kaufmann, Sociologie du couple, Paris, Puf, 2014 ; François de Singly, Le Soi, le 
couple et la famille, Paris, Armand Colin, 2016.

42  Yvonne Knibiehler, Histoire des mères et de la maternité, Paris, Montalba, 1984 ; 
id., Les Pères aussi ont une histoire, Paris, Hachette, 1987 ; Delumeau et Roche (dir.), 
Histoire des pères et de la paternité, op. cit. Vincent Gourdon, Histoire des grands-
parents [2001], rééd. Paris, Perrin, 2012 ; Marion Trévisi, Au cœur de la parenté. 
Oncles et tantes dans la France des Lumières, Paris, PUPS, 2008. L’historiographie 
de l’Antiquité a suivi la même évolution, en s’ouvrant à la parenté collatérale : par 
exemple, Ann-Catherin HARDERS, Soror suavissima. Untersuchungen zu den Bruder-
Schwester-Beziehungen in der römischen Republik, Munich, C.H. Bekck, 2008.

43  Sarah Hanley, « Engendrer l’État. Formation familiale et construction de l’État 
dans la France du début de l’époque moderne » [1989], Politix, vol. 8, no 32, 1995, 
p. 45-65. En revanche, pour l’Antiquité, l’heure n’est plus à considérer la gens aristo-
cratique comme un tout œuvrant pour la réussite de chacun de ses membres solidaires 
les uns des autres : voir, par exemple, Henri ETCHETO, Les Scipions. Famille et pouvoir 
à Rome à l’époque républicaine, Bordeaux, Ausonius, 2012.

44  Maurice Méjan, Recueil des causes célèbres, et des arrêts qui les ont décidées, Paris, 
Garnery, 1809, p. 433.

45  Luc Boltanski et Laurent Thévenot, De la justification. Les économies de la 
grandeur, Paris, Gallimard, 1991, p. 107-157.

46  Jacques Commaille, L’Esprit sociologique des lois. Essai de sociologie politique du 
droit, Paris, Puf, 1994, p. 143-163.

47  Du Crest, Modèle familial, op. cit.

48  Jeffrey Merrick, « Fathers and Kings : Patriarchalism and Absolutism in 
Eighteenth-Century French Politics », Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, 
1992, no 308, p. 281-303.

49  Fanny Cosandey, La Reine de France. Symbole et pouvoir, Paris, Gallimard, 
2000, p. 326-332.

50  Pauline Ferrier-Viaud, Épouses de ministres. Une histoire sociale du pouvoir 
féminin au temps de Louis XIV, Seyssel, Champ Vallon, chap. 3 : « Mères », à paraître.



40	 Introduction

51  Julie Doyon, « À “l’ombre du Père” ? L’autorité maternelle dans la première moitié 
du xviiie siècle », Clio. Histoire, Femmes et Société, no 21, 2005, p. 162-173.

52  Nicole Pellegrin, « L’androgyne au xvie siècle : pour une relecture des savoirs », 
in Danielle Haase-Dubosc et Éliane Viennot (dir.), Femmes et pouvoirs sous l’An-
cien Régime, Paris, Rivages, 1991, p. 11-48.

53  Hanley, « Engendrer l’État. Formation familiale et construction de l’État dans 
la France du début de l’époque moderne », art. cit. Jacques Mulliez, « Droit et 
morale conjugale. Essai sur l’histoire des relations personnelles entre époux », Revue 
historique, no 563, 1987, p. 35-65 ; André Burguière, Le Mariage et l’Amour. En 
France, de la Renaissance à la Révolution, Paris, Seuil, 2011, p. 143-172 ; Lenoir, 
Généalogie de la morale familiale, op. cit.

54  Donzelot, La Police des familles, op. cit.

55  Arlette Farge et Michel Foucault, Le Désordre des familles. Lettres de cachet des 
Archives de la Bastille, Paris, Gallimard/Julliard, 1982.

56  Jeanne-Marie Jandeaux, Le Roi et le déshonneur des familles. Les lettres de cachet 
pour affaires de famille en Franche-Comté au xviiie siècle, Paris, École des Chartes, 
2017. À l’époque romaine, les lois augustéennes avaient déjà instauré une forme de 
sécularisation des affaires domestiques qui relevaient jusqu’ici du domaine privé.

57  Sur la dimension pénale du familialisme dans une perspective historique : Julie 
Doyon, « Families, Individuals, Citizens in the Criminal Culture in the French 
Enlightenment », in Kerstin Maria Pahl et Julien Puget (dir.), Civic Values, 
Involvement and Expression in the Eighteenth Century. Literature, the City, and Space, 
Paris, Honoré Champion, à paraître.

58  Honoré de Balzac, Mémoires de deux jeunes mariées [1841-1842], Paris, Lange 
Lévy, 1853, p. 350. Cette perspective nostalgique et contre-révolutionnaire parcourt 
les œuvres, certes diverses, de Louis de Bonald (Du divorce considéré au xixe siècle, 
1801), Frédéric Le Play (L’Organisation de la famille suivant le vrai modèle signalé par 
l’histoire de toutes les races et de tous les temps, 1871), Charles de Ribbe (La Famille et 
la société en France avant la Révolution, 1879), selon lesquels la décadence sociale, poli-
tique et religieuse de leur temps s’expliquait par le recul du pouvoir paternel depuis la 
Révolution. Voir Jacques Poumarède, « L’invention de la démocratie domestique », 
in Raymonde Monnier (dir.), Citoyen et citoyenneté sous la Révolution française, 
Paris, Société des études robespierristes, 2006, p. 237-244.

59  André Burguière, « Les fondements d’une culture familiale », in André 
Burguière et Jacques Revel (dir.), Histoire de la France. Héritages, rééd. Paris, 
Seuil, 2000, p. 21-24.

60  Par exemple : Philippe Sagnac, La Législation civile de la Révolution française 
(1789-1804), Paris, Hachette, 1898 ; André-Jean Arnaud, Les Origines doctrinales 
du Code civil français, Paris, LGDJ, 1969 ; Christian Biet et Irène Théry (dir.), 
La Famille, la loi, l’État. De la Révolution au Code civil, Paris, Imprimerie nationale 
éditions/Centre Georges Pompidou, 1989.

61  Voir la législation révolutionnaire sur les tribunaux de famille (1790), la puissance 
paternelle (1792), la sécularisation du mariage (1792), le divorce (1792, 1794, 1797), 
les enfants naturels (1793, 1796), les successions (1794, 1795), à laquelle s’ajoutent 
les débats constitutionnels sur la transmission familiale de la citoyenneté, l’apparte-
nance des femmes à la communauté civique en tant qu’épouses et mères de citoyens, 



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 41

le modèle familial de « bonne citoyenneté » consacré par l’adage d’inspiration rous-
seauiste (« nul n’est bon citoyen s’il n’est bon fils, bon père, bon frère, bon ami, bon 
époux » : Constitution, an III, art. IV, « Devoirs »). Voir notamment Jean-Louis 
Halpérin, « Le droit privé de la Révolution : héritage législatif et héritage idéo-
logique », Annales historiques de la Révolution française, no 328, avril-juin 2002, 
p. 135-151 ; id., Histoire des droits en Europe. De 1750 à nos jours, Paris, Flammarion, 
2004, p. 45-56.

62  Anne Verjus, Le Cens de la famille. Les femmes et le vote, 1789-1848, Paris, Belin, 
2002 ; sur la notion de familialisme : id., La Citoyenneté politique au prisme du genre. 
Droits et représentation des individus entre famille et classe de sexe (xviiie-xxie siècle), 
ENS, 2014 [version en ligne <tel-00998659>], p. 59-63, p. 75-80.

63  Jean-Louis Ferrary, « Conclusions », in Julien Dubouloz, Sylvie Pittia et 
Gaetano Sabatini (dir.), L’Imperium Romanum en perspective. Les savoirs d’em-
pire dans la République romaine et leur héritage dans l’Europe médiévale et moderne, 
Actes du colloque de Paris, 26-28 novembre 2012, Besançon, Presses universitaires de 
Franche-Comté, 2014, p. 433-438.

64  Matthias Schnettger, « Nostrum, nostrum est Romanum Imperium. La pré-
sence de Rome dans l’exercice du pouvoir du Saint-Empire romain germanique », 
in Dubouloz, Pittia et Sabatini (dir.), L’Imperium Romanum en perspective, 
op. cit., p. 341-344.

65  Louis XIV, en prenant le nom de Louis-Auguste, exprime encore les ambitions 
impériales du souverain absolu : Jean-Marie Apostolidès, Le Roi-Machine. Spectacle 
et politique au temps de Louis XIV, Paris, Les Éditions de Minuit, 1981. Gillet, « La 
résurgence du Sénat romain au xvie siècle », art. cit., p. 41-62. Comme le montre 
Jacques Krynen, le recours aux maximes du droit romain, si elles contribuent à asseoir 
le prestige du parlement de Paris, permettent aussi d’élaborer une théorie de la souve-
raineté utile aux théories gallicanes cherchant à contrer les prétentions pontificales : 
L’État de justice. France, xiiie-xxe siècle. I. L’idéologie de la magistrature ancienne, 
Paris, Gallimard, 2009, p. 42-44, p. 55.

66  L’intérêt de cette construction juridico-sociale postérieure au droit romain attire 
d’autant plus l’attention qu’une récente avancée historiographique des études démo-
graphiques romaines conteste les effets pratiques de la patria potestas en raison de la 
faible espérance de vie qui privait beaucoup de jeunes Romains de leur père avant l’âge 
adulte : voir Richard P. Saller, Patriarchy, Property and Death in the Roman Family, 
Cambridge, CUP, 1994.

67  Sylvie Joye, « Trahir père et roi au haut Moyen Âge », in Maïté Billoré et 
Myriam Soria (dir.), La Trahison au Moyen Âge. De la monstruosité au crime poli-
tique (ve-xve siècle), Rennes, PUR, 2010, p. 216-227. Voir aussi la contribution de l’au-
teure dans cet ouvrage.

68  Lucette Pérol, « Ce qu’évoquait le mot “empire” d’après les dictionnaires de 1690 
à 1771 », Siècles, no 17, 2003, p. 25-39.

69  Jacques Bénigne Bossuet, Politique tirée des propres paroles de l’Écriture sainte, 
in Œuvres de Bossuet, évêque de Meaux, Versailles, Imprimerie de J. A. Lebel, 1818, 
t. XXXVI, p. 72, nous soulignons.

70  Christiane Klapisch-Zuber, L’Arbre des familles, Paris, La  Martinière, 
2003, p. 26.



42	 Introduction

71  Michel Villey, La Formation de la pensée juridique moderne, Paris, Puf, 2006, 
p. 389, p. 405-407.

72  Ibid., p. 407.

73  François Rabelais, Gargantua. Pantagruel, éd. Claude Pinganaud, Paris, Arléa, 
1999, p. 223.

74  Anne-Marie Lecoq, François Ier imaginaire. Symbolique et politique à l’aube de la 
Renaissance française, Paris, Macula, 1987, p. 264-265, 308-312, 322-323.

75  Laure Hennequin-Lecomte, « “Imitez les Anciens : devenez ce qu’ils furent !” 
L’Antiquité, le modèle pluridisciplinaire de Joseph de Gérando et la genèse du monde 
contemporain », in Chabot, Ferrand et Mathieu (dir.), Les Représentations de 
l’Antiquité, op. cit., p. 151-152, p. 166-167.

76  Sur le parricide en droit romain : Thomas, art. cit. Voir aussi notre thèse : Doyon, 
L’Atrocité du parricide au xviiie siècle, op. cit. Au xixe siècle, ces références romaines 
n’ont bien sûr pas disparu : Sylvie Lapalus, La Mort du vieux. Une histoire du parri-
cide au xixe siècle, Paris, Tallandier, 2004.

77  Yan Thomas, « L’institution de la majesté », Revue de synthèse, t. CXII, no 3-4, 
1991, p. 331-386.

78  David Gilles, « Claude-Joseph Ferrière et Jean Domat : deux regards sur le droit 
romain », in Les Représentations du droit romain en Europe aux temps modernes, Table 
ronde du CERHIP, 13 octobre 2006, Aix-en-Provence, PUAM, 2007, p. 131-171.

79  Jean Domat, Le Droit public, suite des loix civiles dans leur ordre naturel [1697], 
rééd. Paris, Jean-Baptiste Coignard, 1782, t. IV, s.p. [Avertissement] ; id., Les Loix 
civiles dans leur ordre naturel, Paris, Nicolas Gosselin, 1713, p. i.

80  Voir Claude-Joseph de Ferrière, Nouvelle traduction des Institutes de l’empereur 
Justinien, avec des observations pour l’intelligence du texte, l’application du droit fran-
çois au droit romain et la conférence de l’un avec l’autre, Paris, Antoine Warin/Louis-
Antoine Thomelin, 1719, 6 vol.

81  Id., Histoire du droit romain, nouv. éd., Paris, Knapen, 1769, p. 335, p. 343.

82  Villey, La Formation de la pensée juridique moderne, op.  cit., p. 463 et suiv. 
L’impact de la référence juridique romaine gagnerait à faire l’objet d’une étude 
attentive, en France et en Europe, depuis l’humanisme juridique de la Renaissance 
jusqu’aux entreprises de codification des xviiie-xixe siècles.

83  Jean-Luc Chabot, « Polysémie du rapport Antiquité/Modernité européenne », 
in Chabot, Ferrand et Mathieu (dir.), Les Représentations de l’Antiquité, 
op. cit., p. 21-22.

84  Agnès Fine, « Pouvoirs des familles, familles de pouvoirs. Histoire et anthropo-
logie », in Michel Bertrand (dir.), Pouvoirs des familles, familles de pouvoir, Actes 
du colloque des 5-7 octobre 2000, Toulouse, Méridiennes, 2005, p. 12, p. 20.

85  Olivier de Serres, Le Théâtre d’agriculture et mesnage des champs, Paris, Abr. 
Saugrain, 1603, p. 102.

86  Maurizio Bettini, Antropologia e cultura romana. Parentela, tempo, immagini 
dell’anima, Rome, 1988, p. 27-49 (patruus) et 50-79 (avunculus).



	 Modèles de pou voir et tr ansmissions� 43

87  Histoire des pères et de la paternité, dirigée par Daniel Roche et Jean Delumeau, 
parue en 1990 (1re éd.). Nous tenons à remercier Daniel Roche, ainsi que le comité de 
rédaction de la revue des Annales de démographie historique, pour nous avoir permis 
de publier cet article.

88  Gilles Havard et Cécile Vidal, Histoire de l’Amérique française, Paris, 
Flammarion, 2004, p. 110-120.

89  Emmanuel Todd, « L’État ne peut être incarné par un enfant… », Atlantico, 
20 décembre 2018.

90  Laure Hennequin-Lecomte, art. cit.





Pouvoirs et mémoires 
des familles





Être parent du prince
Le prestige de la parenté impériale  
selon les mentions épigraphiques

François Chausson

Dans le royaume de France, à l’époque moderne, le concept de 
« prince de sang » désigne de jure les membres de la famille royale. 

La promotion du sang royal vise à renforcer la légitimité du roi et de 
sa famille, ainsi qu’à assurer la supériorité de sa lignée sur les grands 
lignages aristocratiques1. À  partir du milieu du xvie  siècle, à l’ini-
tiative des Valois, la prééminence du sang sur le rang se construit 
empiriquement à l’occasion des rituels de cour et des grandes céré-
monies de mise en scène du pouvoir monarchique (baptême, mariage, 
funérailles, lit de justice, etc.), affirmant la supériorité des « princes 
de sang » sur les « ducs et pairs ». Le rite avait précédé le droit, le 
statut de « prince de sang » ayant été légalement codifié sous le règne 
d’Henri III (1574‑15892). À la lumière de cette expérience familiale du 
pouvoir à l’époque moderne, notre contribution souhaite interroger le 
rôle et le statut conférés aux parents de l’empereur, au-delà du noyau 
de la famille impériale (épouse et enfants), à Rome et dans le reste de 
l’Empire. À la différence de ce qui s’observe dans les monarchies euro-
péennes d’Ancien Régime, la parenté avec le prince et les règles succes-
sorales ne sont pas strictement codifiées sous l’Empire. Les mentions 
épigraphiques attestent la revendication publique de la parenté avec 
l’empereur. Est-elle source d’honneur et de prestige ? Facilite-t-elle 
l’accès au pouvoir ? La documentation épigraphique permet de cerner 
les acteurs, ainsi que les pratiques sociales et politiques que sous-tendent 
les usages de la généalogie impériale.



48	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Honneurs et pouvoir politique

La notion même de « maison » est plus appropriée pour comprendre ce 
qui, sous l’Empire romain, est qualifié de « dynastie ». Rappelons qu’à 
la différence du mot « famille », le terme « maison » n’implique pas la 
corésidence. Synonyme de « race » ou de « lignage », il s’applique surtout 
aux familles aristocratiques et princières et désigne, sous l’Ancien Régime, 
le groupe de ceux qui descendent d’une même « tige » et qui sont du 
même sang. Sous l’Empire, la « dynastie » est constituée d’un noyau 
familial, auquel s’agrège une nébuleuse de familles généralement issues du 
Sénat. La famille impériale ne se réduit pas à la simple ossature des empe-
reurs se succédant les uns aux autres. Les empereurs et leurs épouses ont, 
comme tout individu, un nombre variable de frères, de sœurs, d’oncles, 
de tantes, de cousins, de cousines, de nièces, de neveux, de fils et de 
filles. Souvent d’origine sénatoriale jusque dans les années 260 apr. J.‑C., 
le prince dispose, tant par la naissance que par les stratégies d’alliance, 
de nombreux parents pouvant lui succéder ou incarner une alternance, 
en cas de crise politique ou dynastique. Toutefois, la diffusion du sang 
impérial dans l’aristocratie sénatoriale ne fait pas l’objet d’un cérémoniel 
ou d’une codification analogue au concept de « prince de sang » légalisé 
en France par l’édit royal de 1576. À Rome, être parent du prince ne 
forme pas une catégorie juridique ou protocolaire strictement définie.

Au-delà de l’épouse et de ses enfants, la famille de l’empereur est 
constituée de l’ensemble de sa parentèle, laquelle occupe une position 
privilégiée, quoique dépendante de la faveur impériale. Dans son Histoire 
romaine, Hérodien évoque le cas de Fadilla, la sœur aînée de Commode 
« à qui ce titre donnait un libre accès3 », par une porte dérobée, aux 
appartements de son frère. Source de prestige, le lien de parenté existe 
pour autant qu’il soit mis en valeur, à l’instar des hommages rendus aux 
membres de la famille impériale. Il ne s’agit pas d’exalter l’appartenance 
à la descendance d’un empereur défunt4, mais de louer la parenté avec 
l’empereur régnant. C’est dans le présent du prince au pouvoir que l’on 
se situe, non dans une lignée impériale inscrite dans le passé.

Outre le prestige et les honneurs, en cas de rupture dynastique, les 
hommes apparentés au prince constituent une relève potentielle, voire 
des candidats à l’Empire. Le cas de Pertinax est à ce titre édifiant. À la 
suite de l’assassinat de Commode (31 décembre 192), cet ancien pro-
consul d’Afrique et préfet de la Ville est reconnu empereur par le Sénat 



	 Êtr e par ent du pr ince� 49

(1er janvier 193), après avoir proposé l’Empire, devant cette assemblée, au 
beau-frère de Commode puis à un cousin des Antonins, lesquels décli-
nèrent la proposition jugée empoisonnée. Un rôle politique de premier 
plan peut donc s’offrir au parent du prince. Auréolé d’un surcroît de 
légitimité, il est désigné capax imperii, suivant la formule tacitéenne, à 
laquelle Ronald Syme a redonné vie5, pour définir le successeur jugé 
apte à la dignité impériale. Ainsi l’empereur Procope, proclamé en 365 
apr. J.‑C. contre Valens, descend-il d’un rameau de la dynastie constanti-
nienne et s’entoure de la veuve et de la fille posthume de Constance II, 
plus tard mariée à Gratien. Honorifique en soi, la parenté avec l’empereur 
constitue un rouage essentiel du pouvoir qui permet d’accéder à l’Empire.

Succéder à l’empereur

Les règles successorales sont souples et ne sont pas conditionnées par une 
stricte hérédité. Les modalités de la transmission du pouvoir dépendent 
notamment de la longévité des dynasties régnantes. Une certaine unité 
caractérise la brève dynastie des Flaviens, au pouvoir durant une tren-
taine d’années (69-96 apr. J.‑C.). L’Empire s’est transmis héréditairement 
entre Vespasien et ses deux fils, d’abord Titus (79-81 apr.  J.‑C.), à la 
mort duquel succède son frère Domitien (81-96 apr. J.‑C.). Au contraire, 
avec les dynasties qui se maintiennent dans le temps, comme les Julio-
Claudiens (entre 27 av. J.‑C. et 68 apr. J.‑C.) ou les Antonins (96-192 
apr. J.‑C.), le rôle de la lignée patrilinéaire s’efface devant les reprises du 
pouvoir privilégiant la parenté tant par la voie masculine que féminine. 
Alliés aux Constantiniens (306-364 apr.  J.‑C.), les Valentiniano-
Théodosiens (364-392 ; 378-455 apr. J.‑C.) montrent qu’un individu exté-
rieur à la dynastie régnante peut accéder à l’Empire par mariage avec 
une fille ou une sœur d’empereurs. Il en est ainsi de Galla Placidia († en 
450 apr. J.‑C.). Fille de l’empereur d’Orient Théodose Ier, elle est mariée 
au général Constance, lequel prend la tête de l’Empire sous le nom de 
Constance III (421 apr. J.‑C.). De même, à la mort accidentelle de son 
frère Théodose II, Pulchérie († en 453 apr. J.‑C.), épouse Marcien, qui 
accède au pouvoir impérial (450-457 apr. J.‑C.). Ces reprises de pouvoir 
de la part d’un empereur qui n’est pas le fils du prédécesseur sont enté-
rinées sous le Haut-Empire au moyen d’adoptions, lesquelles peuvent 



50	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

être rétrospectives pour permettre au successeur, ou usurpateur, d’as-
seoir sa légitimité.

La parenté avec le prince profite aussi aux femmes et en fait des 
agents du pouvoir politiquement influents. Elles en usent notamment 
pour promouvoir leurs fils ou petits-fils à la succession impériale. Julia 
Maesa, sœur de Julia Domna, belle-sœur de Septime Sévère (193-211 
apr. J.‑C.), tante de Caracalla (211-217 apr. J.‑C.), place successivement 
sur le trône ses deux petits-fils, Héliogabale (218-222 apr. J.‑C.) et Sévère 
Alexandre (222-235 apr. J.‑C.). La tentative échoue dans le cas de la sœur 
de Lucius Verus, Ceionia Fabia, qui a cherché à se faire épouser de Marc 
Aurèle (161-180 apr. J.‑C.), auquel elle avait été fiancée enfant. Par son 
mariage avec l’empereur, elle souhaitait renforcer la position de son fils, 
déjà marié à l’une des filles de l’empereur, et lui conférer un ascendant 
sur Commode en cas de décès de Marc Aurèle. Déjouant la manœuvre, 
l’empereur choisit pour concubine une affranchie, évitant ainsi de 
mettre ses enfants sous la tutelle d’une trop ambitieuse belle-mère.

Louer les parents de l’empereur

Les inscriptions épigraphiques mentionnent les parents du prince, avec 
la précision de la parenté qui les unit à un empereur. De telles parentés 
apparaissent dans les sources littéraires de manière incidente, pour 
asseoir la légitimité de tel acteur politique en démontrant sa proximité 
avec la Maison impériale régnante ou avec une Maison régnante ayant 
perdu le pouvoir. Si les panégyriques rappellent qu’une personne privée 
(priuatus) a une ascendance impériale, les mentions épigraphiques sont 
d’une tout autre nature. Il s’agit d’inscriptions dans lesquelles la parenté 
avec un empereur est explicitement soulignée, le plus souvent à travers 
des hommages, dans lesquels la parenté impériale vient s’ajouter à 
l’éloge. La mention des parentés prestigieuses relève en effet du registre 
de l’éloge appartenant aux conventions du genre que définissent les 
traités de rhétorique6. Le discours épigraphique est conditionné par l’ex-
pression du prestige social, non par la revendication de l’appartenance à 
un lignage conférant une légitimité politique. Les inscriptions relèvent 
du désir de commémoration et de glorification de la consanguinité ou 
de l’alliance avec l’empereur.



	 Êtr e par ent du pr ince� 51

Sous le règne d’Auguste, la Maison impériale connaît diverses déno-
minations (Domus Caesarum, Domus Augusta, Domus diuina,  etc.). 
Elle fait l’objet de nombreuses manifestations symboliques dans l’espace 
public. Des anniversaires familiaux sont inscrits dans le calendrier. Des 
membres de la famille, y compris des femmes, donnent leurs noms à 
des monuments impériaux, à l’instar du portique d’Octavie, du por-
tique de Livie, de la basilique des deux Antonies et, plus tard, de la basi-
lique de Marciane et de Matidie. Si certaines frappes monétaires indi-
vidualisent des membres de la famille régnante (femmes, enfants, etc.), 
d’autres monuments donnent à voir des portraits de groupe. La frise sud 
de l’Ara Pacis Augustae7 met en scène l’intégralité de la famille impé-
riale. De même, le monument antonin d’Éphèse (138-139 apr.  J.‑C.) 
représente une scène de concorde familiale au lendemain de la difficile 
succession d’Hadrien.

À Rome et dans les provinces, des ensembles statuaires érigés 
en l’honneur de la famille impériale élaborent des représentations 
publiques du groupe des parents du prince. Visibles par tous, ces por-
traits de famille obéissent à des critères de sélection dictés par le pouvoir 
central. On y distingue les membres « officiels » de la famille impé-
riale donnant, pour les règnes longs, des instantanés révélateurs de la 
position de chacun. Leur mise en série rend également compte de l’évo-
lution politique du règne, certains parents de l’empereur étant exclus au 
profit d’autres, qui sont réintégrés ou valorisés suivant les besoins dynas-
tiques du moment. À Suessa Aurunca, en Campanie, la scaenae frons 
du théâtre luxueusement reconstruit aux frais de Matidie la Jeune a 
ainsi livré un groupe de statues d’une rare qualité figurant les membres 
de la famille impériale auxquels la princesse antonine est apparentée 
(Hadrien, Sabine, peut-être Faustine I, Plotine, Trajan, Matidie l’Aînée 
et Marciane). Cet ensemble comprend également une magnifique 
statue de marbre, haute de 2,60 mètres, représentant Matidie la Jeune 
au milieu de ses parents sur la somptueuse façade du théâtre qu’elle a 
fait construire8.

Les bases des statues sont conservées et comportent des inscrip-
tions, éclairant les stratégies de glorification familiale qui les sous-
tendent. L’image publique de la famille impériale peut renvoyer à la 
prestigieuse lignée d’ascendants morts depuis longtemps. Les empereurs 
mentionnent parfois la suite des aïeux impériaux les ayant précédés. 
Commode rappelle sa généalogie dans sa titulature officielle, alignant 



52	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

son père Marc Aurèle, son aïeul Antonin, son bisaïeul Hadrien, son tri-
saïeul Trajan, son quadrisaïeul Nerva. Lorsqu’il n’est pas le fils de son 
prédécesseur, l’empereur utilise ses parents biologiques pour étoffer 
l’image officielle de la famille impériale sans recourir à l’adoption. Dans 
un groupe statuaire de Marruuium Marsorum, Tibère (14-37 apr. J.‑C.) 
mentionne son père biologique ainsi que ses grands-parents maternels, 
sans se limiter à Auguste et à la légitimité julienne. Alfidia, sa grand-
mère maternelle, est également honorée à Samos9 et peut-être à Tucci 
(Martos10), en Bétique. Alors qu’il doit sa légitimité impériale à son 
adoption par Claude (41-54 apr. J.‑C.), Néron (54-68 apr. J.‑C.) fait ins-
crire dans le calendrier impérial un jour de fête en l’honneur de son père 
biologique, Domitius Ahenobarbus11, lequel est mort trente ans plus tôt.

Au-delà de l’adoption, les défunts convoqués accroissent le prestige 
de la famille du nouvel empereur, à l’exemple de Nerva (96-98 apr. J.‑C.), 
qui fait honorer sa défunte mère, Sergia Plautilla, pourtant décédée depuis 
longtemps. De même Antonin le Pieux (138-161 apr. J.‑C.) autorise l’édi-
fication de statues en l’honneur de ses grands-pères, de son père, de sa 
mère et de ses frères décédés avant qu’il n’accède au pouvoir12. Deux ans 
après sa prise du pouvoir, il fait transférer dans le tombeau d’Hadrien son 
épouse Faustine, décédée en 140 apr. J.‑C., ainsi que ceux de ses enfants, 
morts avant son avènement. Recourant à ses aïeux ainsi qu’au reste de 
sa parentèle, Antonin ne se cantonne pas seulement à Hadrien. C’est 
aussi le cas de Septime Sévère, lequel évoque sa famille et pas les seuls 
Antonins auxquels il s’est fictivement rattaché13. Comme des inscriptions 
de Cirta et de Lepcis Magna en attestent, il fait également honorer sa pre-
mière épouse14, ses père15 et mère16, son grand‑père17 et sa sœur18.

Les parents vivants, contemporains de l’empereur régnant, sont 
également mis en valeur. Une frappe monétaire de Nicée de Bithynie 
honore Domitia Lucilla, la mère de Marc Aurèle. Datée de 137 apr. J.‑C., 
cette médaille atteste des hommages rendus par les provinces à celle qui 
est alors la mère de l’héritier désigné, la belle-sœur de l’impératrice, la 
belle-mère et la tante de la future impératrice Faustine. Cette médaille 
en bronze donne à voir le visage de Domitia Lucilla, ce qui permet de 
l’associer à un buste de marbre conservé à Ostie et découvert dans les 
années 1930, à Cherchell (Algérie), dans ce qui formait l’antique quartier 
aristocratique de Césarée19. Les portraits des parents de la dynastie 
demeurent le plus souvent inconnus. Ils correspondent peut-être à ceux 
diffusés dans le reste de l’Empire, qui a livré trois ou quatre exemplaires 



	 Êtr e par ent du pr ince� 53

de ces représentations de grands sénateurs ou de membres ignorés de la 
famille impériale. Des bustes d’inconnus, provenant de la villa impériale 
de Chiragan, au sud de Toulouse, sont attestés en d’autres provinces. 
On peut mentionner cet anonyme d’époque antonine ou bien ces deux 
bustes de facture urbaine (stadtrömisch) retrouvés en 1861 dans la grande 
villa de Saincaize, dans la Nièvre. L’un est celui d’Hadrien, l’autre d’un 
personnage non identifié20, derrière lequel se cache peut-être un membre 
de la famille d’Antonin le Pieux, particulièrement étendue au Sénat.

Familles sénatoriales,  
parenté impériale

Au sein de l’aristocratie sénatoriale, certains hauts personnages 
cherchent aussi à valoriser le lien familial qui les unit à l’empereur. Des 
cas déjà anciens font état d’ancêtres revendiqués par les familles séna-
toriales, comme l’épitaphe de M.  Iunius Silanus21. Il convient éga-
lement de s’interroger sur les acteurs de la revendication de la parenté 
avec l’empereur. Qui a l’initiative de cette mention ? S’agit-il du per-
sonnage en question, du dédicataire de l’inscription ou de l’empereur 
qui autoriserait la dénomination protocolaire de ses parents ? Les trois 
cas de figure se présentent. Ainsi, des communautés liées à un parent 
du prince, en particulier des cités, peuvent-elles dans des hommages 
exprimer cette parenté dont le prestige rejaillit sur elles. Parfois, de tels 
hommages sont effectués sans l’accord de l’intéressé et de l’empereur. Il 
n’est pas possible de savoir si un groupe restreint de parents avait droit à 
une telle mention protocolaire, mais on peut supposer que les pratiques 
épigraphiques témoignent d’usages sociaux et politiques bien codifiés et 
encadrés par décision impériale.

Les Ummidii Quadrati (Ummidius Seuerus et son fils Quadratus) 
sont une lignée consulaire alliée à Marc Aurèle par mariage22. 
Descendant d’une famille sénatoriale d’Asie Mineure, Ummidius 
Seuerus épouse une fille de l’empereur, dont il devient le gendre. Or, 
Ummidius Seuerus et son fils sont qualifiés de « parents par alliance 
de très divins empereurs » dans une mention épigraphique retrouvée à 
Éphèse, et dont le grand sophiste Hadrien de Tyr, nommé professeur à 
Athènes sur décision impériale, serait le dédicant23.



54	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Issu d’une famille patricienne, Titus Pomponius Proculus Vitrasius 
Pollio est né vers 119 apr. J.‑C. Ce sénateur est successivement triumvir 
monétaire, questeur du prince puis préteur, avant d’exercer son consulat 
suffect vers 150. Il devient alors gouverneur de la province de Mésie infé-
rieure (156-159 apr. J.‑C.), puis de Citérieure (164-167 apr. J.‑C.), assumant 
ensuite le proconsulat d’Asie (167-168 apr. J.‑C.). Il fait un beau mariage 
en épousant une cousine germaine des deux membres du couple impérial, 
Marc Aurèle et Faustine. Avec la décision de lui dédier deux statues, l’une 
sur le forum de Trajan, l’autre dans le pronaos du temple d’Antonin, une 
inscription, due aux empereurs Marc Aurèle et Commode et réalisée par 
le Sénat, mentionne sa parenté avec la Maison impériale. Le sénateur est 
ainsi désigné comme le « mari d’Annia Fundania Faustina, cousine ger-
maine de César Marcus Antoninus [Marc Aurèle] Auguste et de Faustine 
Pia divinisée, apparentée à la famille impériale [domus Augusta24] ».

Sœur de l’impératrice Sabine, petite-fille de Marciane (sœur de 
Trajan) et fille de Matidie l’Aînée, Matidie la Jeune était à la fois la 
petite-cousine et la belle-sœur de l’empereur Hadrien. Les historiens 
antiques n’en disent rien et les sources littéraires sont maigres, tandis 
que la documentation épigraphique à son sujet est abondante dans tout 
l’Empire. Sa parenté avec la Maison impériale est mentionnée à plu-
sieurs reprises dans les inscriptions d’Alexandrie de Troade25 et d’Augs-
bourg26. Au total, Matidie est mentionnée dans une vingtaine d’ins-
criptions, dont dix ont été retrouvées à Suessa Aurunca, une petite 
cité de Campanie dont elle fut la riche bienfaitrice27. Son action éver-
gétique se caractérise par un important programme de reconstruction 
de la ville ( forum, édifices adjacents, axe de communication). On lui 
doit notamment l’imposant théâtre dans lequel les restes d’une monu-
mentale inscription dédicatoire au nominatif ont été retrouvés. Les frag-
ments de plaques de marbre hautes de quatre-vingts centimètres men-
tionnent la nomenclature et la généalogie impériale de Matidie la Jeune, 
laquelle revendique sa qualité de fille de Matidie l’Aînée, petite-fille de 
Marciane, sœur de Sabine et tante d’Antonin. Comme d’autres men-
tions épigraphiques, cette dédicace privilégie sa généalogie féminine 
(petite-fille de Diua, fille de Diua, sœur de Diua), ainsi que sa position 
de tante par adoption de l’empereur régnant Antonin28.

À Rome, l’appartenance à la Maison impériale ne forme pas une caté-
gorie juridique strictement définie. La parenté impériale est source de 



	 Êtr e par ent du pr ince� 55

prestige et d’honneurs. Elle permet de renforcer sa légitimité, voire d’ac-
céder au pouvoir, mais les règles successorales sont souples. Sous les Julio-
Claudiens, le successeur de l’empereur est issu de l’entourage familial ; les 
Flaviens se succèdent de père en fils ; les Antonins privilégient celui qu’ils 
estiment le meilleur, auquel ils s’allient par mariage ou qu’ils intègrent 
par adoption. De plus, la famille impériale ne se limite pas à l’épouse et 
aux enfants du prince. Les mentions épigraphiques attestent le rôle de la 
parentèle, tant par la voie féminine que masculine. Accordant une place 
notable aux femmes, les pratiques épigraphiques reflètent des positions 
protocolaires plus souplement codifiées que dans la monarchie française 
des xvie-xviiie siècles. Exprimant une configuration d’intérêts multiples 
(dédicant/dédicataire), la généalogie impériale fait l’objet de revendica-
tions publiques initiées par l’empereur, par un membre de sa parentèle 
ou par un tiers. Glorifier ses liens de parenté avec l’empereur confère un 
surcroît de prestige et de légitimité aux parents du prince et à leurs alliés 
(cités, communautés, particuliers, etc.), tandis que rendre hommage à ses 
parents, vivants ou morts, biologiques ou par adoption, permet à l’em-
pereur régnant de renforcer l’image publique de la Maison impériale.

 1  Fanny Cosandey, « Préséances et sang royal à la cour de France à l’époque 
moderne », Cahiers de la Méditerranée, 2008, no 77, p. 19-26 [en ligne : http://cdlm.
revues.org/index4356.html].

2  Ibid.

3  Hérodien, Histoire romaine depuis la mort de Marc-Aurèle jusqu’à l’avènement de 
Gordien III, I, XXXIX.

4  Il n’y a pas de revendication de descendants d’empereurs, même s’il y en a pour 
les descendants de rois appartenant à des temps révolus et à un passé autrement 
plus lointain.

5  Tacite, Histoires, I, 49, à propos de Germanicus. Voir Jérémy Direz, « Capax 
imperii, un fil rouge de Tacite à Syme », in Maria Antonietta Giua (éd.), Ripensando 
Tacito (e Ronald Syme). Storia e storiografia, Atti del Convegno Internazionale 
(Firenze, 30 novembre-1 dicembre 2006), Pise, ETS, 2007.

6  Comme le montrent de récentes études sur la naissance du prince dans 
les panégyriques.

7  Il s’agit de l’« Autel de la Paix » dédié en 9 av. J.‑C.

8  François Chausson, « Une dédicace monumentale provenant du théâtre de Suessa 
Aurunca, due à Matidie la Jeune, belle-sœur de l’empereur Hadrien », Journal des 
savants, 2008, no 2, p. 243.

9  IG, XII, 6, 1, 371.

10  CIL, II, 1667 = II2, 5, 73.



56	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

11  CIL, VI, 2039.

12  S.H.A., Vie d’Antonin le Pieux, 6. Il est devenu empereur à 52 ans. Ses frères, sans 
doute aînés, ont eu le temps de mener une carrière sénatoriale assez poussée. On n’a 
retrouvé aucune trace de ces statues ou de leurs dédicaces.

13  Septime Sévère se rattache à la dynastie précédente par filiation posthume en se 
proclamant fils de Marc Aurèle et frère de Commode.

14  CIL, VIII, 19494 (Cirta) ; AE, 1947, 50 ; 1950, 160 (Lepcis Magna).

15  CIL, VIII, 19493 (Cirta) ; AE, 1947, 48 (Lepcis Magna).

16  AE, 1947, 49 ; 1950, 159 (Lepcis Magna).

17  AE, 1950, 156 (Lepcis Magna).

18  AE, 1950, 161 (Lepcis Magna).

19  Louis Leschi, « Domitia Lucilla, mère de Marc Aurèle », Mélanges d’archéologie 
et d’histoire, 1935, vol. LIII, no 1, p. 81-94 ; Adrien de Longpérier, « Une médaille 
de bronze frappée de Nicée de Bithynie, représentant le portrait de Domitia Lucilla, 
mère de Marc Aurèle », Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et 
Belles-Lettres, 1863, 7e année, p. 201-203.

20  Il ne s’agit pas d’Hadrien malgré l’hypothèse récente de Simone Deyts et Jacques 
Meissonnier, Réattribution de deux bustes d’Hadrien découverts à Saincaize 
(Nièvre) d’après les monnaies : Musée archéologique. Exposition Piles et faces, 2010, 
Société des amis du musée de Dijon, 2012, p. 23-30.

21  CIL, VI, 1439 = ILS, 959.

22  Mireille Corbier, « Idéologie et pratique de l’héritage (ier s. av. J.‑C. – iie s. 
apr. J.‑C.) », Index, 1985, XIII, p. 501-528 ; Ronald Syme, « The Ummidii », in 
Ernst Badian (éd.), Roman Papers II, Oxford, Clarendon, 1979, p.  690 ; id., 
« The Ummidii », Historia, 1968, no 17, p. 72-105 ; Rudolf Hanslik, RE, 1962, 
Suppl. 9 (Ummidius).

23  SEG, 13, 505 (Éphèse). Voir Pierre Lambrechts, « La famille des Ummidii 
Quadrati », L’Antiquité classique, 1938, vol. VII, no 1, p. 85-90 ; Bernadette Puech, 
Orateurs et sophistes grecs dans les inscriptions impériales, Paris, Vrin, 2002, p. 185 ; 
Syme, « The Ummidii », art. cit., p.  102-103 ; Glen Warren Bowersock, 
Greek Sophists in the Roman Empire, Oxford, Clarendon, 1969, p. 83-85 ; Helmut 
Halfmann, Die Senatoren aus dem östlichen Teil des Imperium Romanum bis zum 
Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr., Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1979, 
no  101, p.  180-181 ; id., « Die Senatoren aus den kleinasiatischen Provinzen des 
römischen Reiches von 1 bis 3 Jahrhundert (Asia, Pontus-Bithynia, Lycia-Pamphylia, 
Galatia, Cappadocia, Cilicia) », in Association internationale d’épigraphie grecque 
et latine, Atti del Colloquio internazionale su Epigrafia e Ordine Senatorio, Roma, 
14-20 maggio 1981, Rome, Edizioni di storia et letteratura, 1982, t. II, p. 643.

24  CIL, VI, 41145 (Rome).

25  AE, 1973, 515.

26  CIL, III, 5807.

27  Voir supra, p. 49.

28  AE, 2006, 317 (Suessa Aurunca, regio I, Italie) ; voir Chausson, « Une dédicace 
monumentale », art. cit., p. 233-259.



Au cœur du gotha de l’Empire romain 
des deux premiers siècles de notre ère

La dynastie de Commagène,  
de Cyrus le Grand aux frères arvales

Michel Molin

La situation de la Commagène antique est fort précisément décrite 
par Strabon, probablement tributaire de Poseidonios pour sa présen-

tation de l’Anatolie et du Levant dans les livres 11 et 12 de la Géographie. 
Elle occupait au centre de la Turquie actuelle une partie du haut plateau 
anatolien au pied du Taurus, sur la rive droite du cours supérieur de 
l’Euphrate, aujourd’hui appelé Firat (ill. 1). Elle se trouvait ainsi au car-
refour de la Mésopotamie, de l’autre côté du fleuve, de la Cappadoce 
et de l’Arménie Mineure ou Petite-Arménie au nord, de la Cilicie à 
l’ouest (ill. 2) et de la Syrie au sud de Seleukeia (Belkis ou Birecik) qui 
fut rebaptisée en 63 av. J.‑C. Zeugma de Commagène, située sur la rive 
ouest, en face d’Apameia, sur la rive est, par opposition à Zeugma de 
Thapsacos1. Sa position lui permettait de contrôler l’intersection des 
voies de passage terrestre qui traversaient l’Asie Mineure tant d’est en 
ouest que du nord au sud, et inversement grâce à la vallée de l’Euphrate. 
Toutefois, le principal accès à la Commagène se faisait au sud par la 
Syrie, dont la frontière actuelle n’était qu’à une trentaine de kilomètres 
de Birecik ; c’est la raison pour laquelle, dès l’Antiquité, la Commagène 
était perçue plus solidaire de la Syrie que de l’Anatolie, comme le prouve 
Strabon en commençant par elle sa description de la Syrie à la deuxième 
section du livre 16 de sa Géographie.



58	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Il
l. 

1 
(©

 F
. D

el
rie

ux
, U

ni
ve

rs
ité

 S
av

oi
e M

on
t-B

la
nc

)



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 59

Il
l. 

2 
(©

 F
. D

el
rie

ux
, U

ni
ve

rs
ité

 S
av

oi
e M

on
t-B

la
nc

)



60	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Région située au sommet du Croissant fertile, elle était entrée dans 
l’histoire dès la fin du Ve millénaire avant notre ère (voir les fouilles 
de J. Parrot identifiant la culture des tells El Obeid et Halaf). Au sud, 
Karkemish, sur la rive droite de l’Euphrate, aujourd’hui juste au nord 
de la frontière entre la Syrie et la Turquie, en face de la ville syrienne 
de Jerablus, fut au début du xiie  siècle la capitale du plus puissant 
royaume issu du démembrement du grand empire hittite d’Anatolie 
et, à ce titre, convoitée des pharaons du Nouvel Empire. Au début 
du Ier  millénaire précédant notre ère, la Commagène fit partie de 
l’Urartu sous le nom indigène de Kumukh avant d’être conquise par 
les Assyriens au viiie siècle, et de devenir, au vie siècle, une satrapie de 
l’Empire perse, puis du royaume séleucide. Nombreux sont les topo-
nymes restés célèbres dans la région, attestant son importance tant au 
niveau culturel que politique : Mélitène, dont la région était plantée 
d’arbres fruitiers2 ; Samosate, la capitale royale, au centre d’un petit ter-
ritoire très fertile3, qui possédait un pont sur l’Euphrate4 permettant 
l’accès à la rive gauche, donc à la Mésopotamie, et devait devenir l’une 
des plus importantes villes de l’Orient romain ; à peu près à égale dis-
tance des deux villes, à 70 kilomètres au sud-est de Malatya, se trouvait 
le complexe dynastique du Nemrud Dag, un sanctuaire funéraire 
dont le sommet, à 2150 mètres d’altitude, portait la sépulture du roi 
Antiochos Ier Théos, symbole de la rencontre des traditions iraniennes 
et hellénistiques.

Sur la rive gauche de l’Euphrate, Édesse (Urfa) se situait à une 
cinquantaine de kilomètres, Carrhes (Harran), la ville du dieu-lune 
Sin, célèbre par la défaite de Crassus le 9 juin 53 av. J.-C5., à une cen-
taine. Il faudrait ensuite mentionner le grand sanctuaire de Dolichenè, 
aujourd’hui Dülük, épicentre du culte d’un dieu militaire que les 
Romains des iie et iiie siècles apr. J.‑C. assimilèrent à Jupiter. À 300 kilo-
mètres plus à l’ouest, Comana de Cappadoce, 85  kilomètres avant 
Caesarea, aujourd’hui Kayseri, était l’un des deux grands sanctuaires de 
Mâ, identifié à Bellone. Enfin l’importance de la région comme tête de 
pont pour la diffusion du culte de Mithra vers le monde hellénistique 
puis l’Empire romain grâce à son assimilation locale avec Apollon a déjà 
été soulignée6.

Ce petit pays montagneux ayant joué un rôle essentiel tant sur le 
plan politique que culturel, il est intéressant de se pencher, dans le cadre 
de cet ouvrage sur les relations entre familles et pouvoirs, sur la dynastie 



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 61

qui y a régné, de la fin de la première moitié du iie siècle av. J.‑C. jusqu’à 
Philopappos (C. Iulius Antiochus Epiphanes) et sa sœur Iulia Balbilla, 
derniers descendants directs connus, membres des cercles de la cour les 
plus proches des souverains. Philopappos fut en effet frère arvale, et la 
poétesse Iulia Balbilla fit partie de la suite de l’impératrice Sabine lors 
du voyage du couple impérial en Haute-Égypte en 130, qu’elle rendit 
célèbre en gravant des épigrammes sur la jambe du colosse de Memnon, 
sur la rive gauche du Nil, en face de Thèbes7. Trois étapes peuvent être 
distinguées : l’émergence du royaume, le temps des ambitions, l’inté-
gration à l’aristocratie romaine.

L’émergence du royaume

Au sommet du Nemrud Dag –  situé à 2150  mètres d’altitude et à 
76  kilomètres d’Adiyaman sur la rive droite de l’Euphrate  –, deux 
séries de stèles du grandiose hiérothésion dynastique présentent, sur 
une quinzaine de générations, les lignages, iranien du côté paternel 
et hellénistique du côté maternel, d’où était issu le constructeur de 
ce complexe cultuel, le roi Antiochos Ier, contemporain de Cicéron. 
Pour autant, l’histoire de la Commagène d’Alexandre le Grand au 
milieu du iie  siècle av.  J.‑C. demeure obscure car les sources fiables 
font cruellement défaut. Ainsi, Strabon n’évoque pas la Commagène 
dans son résumé de l’histoire de l’Arménie voisine8. La région ne sem-
blait pas avoir été soumise par Alexandre et par ses successeurs immé-
diats. Elle aurait été le domaine de la lignée des Orontides, issue du 
mariage, au milieu du ive siècle, entre Rhodogune, fille du Grand Roi 
Artaxerxès  II (405/4-359/89), et d’Aroandès ou Orontès  Ier, satrape 
d’Arménie, qui aurait eu pour ancêtre homonyme Orontès (nom 
grec)/Hydarnès ou Vidarna (nom perse), l’un des Sept Perses10. Deux 
inscriptions datant du règne d’Antiochos Ier de Commagène, à Eski 
Kalè11, à côté d’Eski Kahta, l’ancienne Arsameia sur le Nymphaios, 
et à Gerger12, l’ancienne Arsameia sur l’Euphrate, mentionnent leur 
fondateur ou plutôt refondateur, Arsamès, présenté par Antiochos 
comme son ancêtre (ill. 3), que l’archéologie permet, sur les deux sites, 
de placer vers le milieu du iiie siècle avant notre ère et auquel un mon-
nayage peut être attribué13.



Lagos ANTIOCHOS Laodicé Spitaménès de Bactriane
† 328/7

559-530

Atossa

Hystaspe

fondateur de la dynastie achéménide (522-486)

(425/4-405/4)

405/4-359/8
Cyrus le 
Jeune

359/8-338

Ostanes

336-330
Stateira (I)

Stateira (II) Alexandre le Grand
334-323

∞

∞

∞ ∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

fondateur de la dynastie lagide
(306-282)

Ptolémée V

† 146

Cléôpatre Théa
147-138 puis 129-125

125-113 puis 108-96

96-84

Antiochos Ier Théos
roi de Commagène 69-36

hiérothésion de Nemrud Dag
Cic., Ep., 182, 211, 217

Philhellen et Philorômaios II

Isias Philostorgos

ignotus
CD, 54, 9, 3

Mithridate II
roi de Commagène 36-20

M 451

Mithridate III
roi de Commagène 20 BC-

M 452

Iotapé (I)
I 44

Iotapé (III)
roi d’Émèse

I 541

roi d’Émèse
54-après 73

I 582

Iotapé (IV)
I 45

A 1051
petit-fils d’Hérode

arrière-petit-fils d’Hérode
roi d’Arménie en 59/61

Aziz
roi d’Émèse

† 54 AD
A 1693

Iulia Mamaea

Iotapé (II)

Iotapé (VI)
I 47

C. IVLIVS ANTIOCHVS (IV) EPIPHANES
dernier roi de Commagène 38-40 puis 41-72

I 149
basileus (Jos AJ 19, 355 ; BJ 7, 231)

établi en 72 à Lacédémone puis à Rome
avec ses fils (BJ 7, 243)

ANTIOCHOS III
roi de Commagène † 17 AD

A 741

Antiochos II
CD, 52, 43, 1

† 29 BC

ignota

Appien, Syr., 57, 295

Apamé
Arrien, Alex., 7, 4, 6fondateur de la dynastie séleucide

306-281

roi des Juifs 37-4 BC
marié dix fois

Ti Clauduis Balbillus (I)
ambassadeur des Grecs d’Alexandrie auprès de Claude

C 812
Ti Claudius Balbillus (II)

chevalier romain
préfet d’Égypte 55-60

astrologue de Néron 60-68
C 813

∞

∞

2
∞

1
∞M. Iunius Rufus

chevalier romain
préfet d’Égypte 94-98

I 812

C 1086

C. IVLIVS ANTIOCHVS EPIPHANES PHILOPAPPOS
av. 70 - † entre 114 et 116

archonte éponyme et agonothète à Athènes
basileus (Plut., Conv. I, X ; ILS, 845)

sénateur romain
cos. suff. 1/5-31/8/109, frère arvale après 110 ou 112

mausolée sur la colline des Muses à Athènes
I 151

C. IVLIVS ANTIOCHVS EPIPHANES
chevalier romain

rex (Tac. H. 2, 25)
Jos, BJ, 5, 460-465

I 150

Iotapé (VII)
I 48, FOS, 441

Iulia C. Iulius Laco (III)
IG V, 1, 575

C. Iulius Eurycles
Herculanus L. Vibullius Pius

† 136 ou 137
sénateur romain
préteur avant 116

I 302
ANRW, II, 33, 6, 4852

famille des Euryclides de Lacédémone
e primoribus Achaeorum (Tacite, An., 6, 18)

C. Iulius Agrippa

C. Iulius Agrippa
sénateur romain

I 130

L. Iulius Agrippa

C. Iulius Alexander Berenicianus
sénateur romain

I 141

C. Iulius Alexander
roi de Cilicie

sénateur romain
cos. suff. sous Trajan

A 500 = I 136

Iulius Callinicos
chevalier romain
Jos, BJ, 7, 232

I 228

voyage en Égypte avec l’impératrice Sabine en 130
poétesse du colosse de Memnon près de Thèbes

I 650

sénateurs romains
chevaliers romains

dynastie arsacide
dynastie séleucide
dynastie lagide
dynastie achéménide
autres dynasties

Les personnages dont le nom 
est en capitales figurent sur les 
inscriptions ILS, 845.
Les capitales suivies de deux 
ou trois chiffres renvoient aux 
notices de la PIR 2

Jos, AJ, 18, 140
T 150

Arsamès
milieu du IIIe s.
roi d’Arménie

Aroandès ou Orontès IV
roi d’Arménie

vaincu en 212 BC

Ptolémée
premier roi de Commagène c163-c130

Samos II
roi de Commagène c130-c100

Mithridate ou Mithradates Callinicos
Philhellen et Philorômaios I
 roi de Commagène 100-70

?

roi des rois 73-58

roi des rois 58/7-38/7
vainqueur de Crassus à Carrhes (53 BC)

† 38 BC

dynastie des Arsacides 

-38/7-2 BC
restitution des signa en 20 BC

Aroandès ou Orontès I
satrape d’Arménie

fondateur de la dynastie
des Orontides
milieu du IVe s.

Hydarnès ou Orontès
l’un des Sept Perses

Hdt 3, 70

roi de Médie
 puis d’Atropatène et de Petite Arménie

A 1162

ignota

Xerxès
Artaxerxès Ier

roi du Pont
† avant 69

I 472

fondateur de la dynastie arsacide
Arsaces Ier

Pacorus Phraatès IV

Orodès II

Phraatès III

Darius Ier

Cyrus II le Grand

Darius II

Artaxerxes II

Artaxerxes IIIRhodogune

Darius III

AstanesSisygambis

Claudia Capitolina Regina

Tigrane VI

Iulia Balbilla

Hérode le Grand

C. Iulius Polemo II

Sampsigeramos II

C. Iulius Sohaemus

Aristobule

Artavasdès ou Artavazde Ier

Ptolémée Ier Sôter

Ptolémée VI Philomêtôr
Tryphôn et Physcôn

Ptolémée VIII Evergète II

SELEUCOS NICATOR

Démétrios II

Antiochos VIII GryphosCléopâtre Tryphaena

cinq rois séleucides Laodicé Théa Philadelphe



Lagos ANTIOCHOS Laodicé Spitaménès de Bactriane
† 328/7

559-530

Atossa

Hystaspe

fondateur de la dynastie achéménide (522-486)

(425/4-405/4)

405/4-359/8
Cyrus le 
Jeune

359/8-338

Ostanes

336-330
Stateira (I)

Stateira (II) Alexandre le Grand
334-323

∞

∞

∞ ∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

∞

fondateur de la dynastie lagide
(306-282)

Ptolémée V

† 146

Cléôpatre Théa
147-138 puis 129-125

125-113 puis 108-96

96-84

Antiochos Ier Théos
roi de Commagène 69-36

hiérothésion de Nemrud Dag
Cic., Ep., 182, 211, 217

Philhellen et Philorômaios II

Isias Philostorgos

ignotus
CD, 54, 9, 3

Mithridate II
roi de Commagène 36-20

M 451

Mithridate III
roi de Commagène 20 BC-

M 452

Iotapé (I)
I 44

Iotapé (III)
roi d’Émèse

I 541

roi d’Émèse
54-après 73

I 582

Iotapé (IV)
I 45

A 1051
petit-fils d’Hérode

arrière-petit-fils d’Hérode
roi d’Arménie en 59/61

Aziz
roi d’Émèse

† 54 AD
A 1693

Iulia Mamaea

Iotapé (II)

Iotapé (VI)
I 47

C. IVLIVS ANTIOCHVS (IV) EPIPHANES
dernier roi de Commagène 38-40 puis 41-72

I 149
basileus (Jos AJ 19, 355 ; BJ 7, 231)

établi en 72 à Lacédémone puis à Rome
avec ses fils (BJ 7, 243)

ANTIOCHOS III
roi de Commagène † 17 AD

A 741

Antiochos II
CD, 52, 43, 1

† 29 BC

ignota

Appien, Syr., 57, 295

Apamé
Arrien, Alex., 7, 4, 6fondateur de la dynastie séleucide

306-281

roi des Juifs 37-4 BC
marié dix fois

Ti Clauduis Balbillus (I)
ambassadeur des Grecs d’Alexandrie auprès de Claude

C 812
Ti Claudius Balbillus (II)

chevalier romain
préfet d’Égypte 55-60

astrologue de Néron 60-68
C 813

∞

∞

2
∞

1
∞M. Iunius Rufus

chevalier romain
préfet d’Égypte 94-98

I 812

C 1086

C. IVLIVS ANTIOCHVS EPIPHANES PHILOPAPPOS
av. 70 - † entre 114 et 116

archonte éponyme et agonothète à Athènes
basileus (Plut., Conv. I, X ; ILS, 845)

sénateur romain
cos. suff. 1/5-31/8/109, frère arvale après 110 ou 112

mausolée sur la colline des Muses à Athènes
I 151

C. IVLIVS ANTIOCHVS EPIPHANES
chevalier romain

rex (Tac. H. 2, 25)
Jos, BJ, 5, 460-465

I 150

Iotapé (VII)
I 48, FOS, 441

Iulia C. Iulius Laco (III)
IG V, 1, 575

C. Iulius Eurycles
Herculanus L. Vibullius Pius

† 136 ou 137
sénateur romain
préteur avant 116

I 302
ANRW, II, 33, 6, 4852

famille des Euryclides de Lacédémone
e primoribus Achaeorum (Tacite, An., 6, 18)

C. Iulius Agrippa

C. Iulius Agrippa
sénateur romain

I 130

L. Iulius Agrippa

C. Iulius Alexander Berenicianus
sénateur romain

I 141

C. Iulius Alexander
roi de Cilicie

sénateur romain
cos. suff. sous Trajan

A 500 = I 136

Iulius Callinicos
chevalier romain
Jos, BJ, 7, 232

I 228

voyage en Égypte avec l’impératrice Sabine en 130
poétesse du colosse de Memnon près de Thèbes

I 650

sénateurs romains
chevaliers romains

dynastie arsacide
dynastie séleucide
dynastie lagide
dynastie achéménide
autres dynasties

Les personnages dont le nom 
est en capitales figurent sur les 
inscriptions ILS, 845.
Les capitales suivies de deux 
ou trois chiffres renvoient aux 
notices de la PIR 2

Jos, AJ, 18, 140
T 150

Arsamès
milieu du IIIe s.
roi d’Arménie

Aroandès ou Orontès IV
roi d’Arménie

vaincu en 212 BC

Ptolémée
premier roi de Commagène c163-c130

Samos II
roi de Commagène c130-c100

Mithridate ou Mithradates Callinicos
Philhellen et Philorômaios I
 roi de Commagène 100-70

?

roi des rois 73-58

roi des rois 58/7-38/7
vainqueur de Crassus à Carrhes (53 BC)

† 38 BC

dynastie des Arsacides 

-38/7-2 BC
restitution des signa en 20 BC

Aroandès ou Orontès I
satrape d’Arménie

fondateur de la dynastie
des Orontides
milieu du IVe s.

Hydarnès ou Orontès
l’un des Sept Perses

Hdt 3, 70

roi de Médie
 puis d’Atropatène et de Petite Arménie

A 1162

ignota

Xerxès
Artaxerxès Ier

roi du Pont
† avant 69

I 472

fondateur de la dynastie arsacide
Arsaces Ier

Pacorus Phraatès IV

Orodès II

Phraatès III

Darius Ier

Cyrus II le Grand

Darius II

Artaxerxes II

Artaxerxes IIIRhodogune

Darius III

AstanesSisygambis

Claudia Capitolina Regina

Tigrane VI

Iulia Balbilla

Hérode le Grand

C. Iulius Polemo II

Sampsigeramos II

C. Iulius Sohaemus

Aristobule

Artavasdès ou Artavazde Ier

Ptolémée Ier Sôter

Ptolémée VI Philomêtôr
Tryphôn et Physcôn

Ptolémée VIII Evergète II

SELEUCOS NICATOR

Démétrios II

Antiochos VIII GryphosCléopâtre Tryphaena

cinq rois séleucides Laodicé Théa Philadelphe

Ill. 3.  Stemma de la famille royale  
de Commagène : Ancêtres et famille  
de C. Iulius Antiochus Epiphanes  
Philopappos, réalisé selon mes indications  
par François-Xavier Mas (UFR LLSHS  
de l’université Sorbonne Paris Nord).



64	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Tenu pour le κτίστης d’Arsamosata14, capitale de la Sophène, sur 
le cours de l’antique Arsanias, ce βασιλεύς régnait sur l’Arménie et la 
Commagène. Toutefois, la Commagène a dû être l’un des théâtres de la 
lutte opposant Séleucos II à son frère Antiochos Hiérax pour l’héritage 
du trône séleucide entre 246 et 226. L’historien Memnon, au ier siècle 
apr. J.‑C., qualifiait leur successeur Antiochos III (223-187) de roi « de 
Syrie, de Commagène et de Judée15 ». Or ce souverain connut une fin de 
règne moins brillante.

D’abord vainqueur en 212 de l’Orontide Orontès ou Aroandès IV, 
roi d’Arménie et peut-être de Commagène, puis des troupes du Lagide 
Ptolémée V à Panion, près des sources du Jourdain au printemps (?) 200, 
il fut ensuite défait par les Romains à Magnésie du Sipyle en 190. Il 
subit la sécession de ses stratèges Artaxias en Sophène et Zariadris en 
Arménie16, qui se partagèrent la Commagène. Puis, il dut entériner la 
paix d’Apamée de Phrygie : les Romains le dépossédaient de sa flotte, 
de ses éléphants de guerre, de toute l’Asie Mineure et lui infligeaient 
une indemnité de guerre de 15 000 talents dont 3000 payables immédia-
tement (18817). La victoire remportée par les Romains sur Persée (Pydna, 
168 av. J.‑C.) avait non seulement mis fin au royaume de Macédoine, 
mais également fait du Sénat romain l’arbitre incontestable des conflits 
dans la partie orientale du bassin méditerranéen, comme l’a montré 
l’épisode du cercle de Popilius Laenas à Éleusis, dans les faubourgs 
d’Alexandrie, lorsque Antiochos IV de Syrie se vit interdire l’accès à la 
capitale lagide à la fin de l’année 16818. Le prestige et l’influence de la 
dynastie séleucide en furent profondément diminués, affaiblissement 
qu’accrurent encore les rivalités qui déchirèrent la famille royale à la 
mort du souverain, en 164.

En 163, la situation était donc favorable pour que le gouverneur 
séleucide de la Commagène Ptolémaios, auquel Diodore de Sicile 
concède simplement le titre d’épistate en indiquant qu’il se souciait 
peu de ses maîtres, se déclare indépendant du royaume de Syrie19. 
Il ne réussit toutefois pas à arracher la Mélitène à Ariarathe  V de 
Cappadoce20. Ainsi naquit une dynastie dont les descendants directs 
nous sont connus jusqu’à l’époque d’Hadrien. Elle prit pour capitale la 
ville de Samosate, aujourd’hui Samsat, qui tirait probablement son nom 
d’un roi Samos (I) de cette époque. Elle était située dans une boucle 
de la rive droite de l’Euphrate et, au iiie siècle av. J.‑C., elle était déjà 
connue d’Ératosthène, cité par Strabon21.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 65

Très vite, les rois de Commagène affirmèrent leur identité en reven-
diquant un double héritage, iranien et hellénistique. Celui-ci était visible 
par l’alternance des noms grecs et perses dans la liste des souverains. Il se 
manifestait également par la présence sur le territoire du royaume de 
téménè, petits sanctuaires du culte royal, ainsi que d’hiérothésia, de grands 
complexes sacrés associant le culte funéraire en l’honneur d’un sou-
verain défunt à celui rendu à son héritier vivant comme à l’ensemble de 
la dynastie. D’inspiration iranienne sinon hittite, ces ensembles cultuels 
étaient cependant l’œuvre d’architectes, de sculpteurs et d’artistes formés 
aux techniques grecques et gravant toujours les inscriptions en grec. 
Aujourd’hui, les exemples les plus célèbres sont, d’une part, le téménos 
de Mithridate/Mithradates Ier Callinicos à Samosate (100-70 av. J.‑C.) ; 
de l’autre, les deux hiérothésia d’Arsameia sur le Nymphaios (Eski Kalè), 
formant le tombeau de Mithridate Ier Callinicos construit par son fils et 
successeur Antiochos Ier Mégas (40-30 av. J.‑C.) ; enfin du sanctuaire de 
Nemrud Dag, aménagé par Antiochos Ier Mégas pour sa propre sépulture.

Les Séleucides confirmèrent cette autonomie de fait deux généra-
tions plus tard lorsqu’une princesse syrienne, Laodicé Théa Philadelphe, 
fille d’Antiochos VIII Grypos, épousa Mithridate Ier Callinicos, petit-
fils de Ptolémaios. Dès cette époque, la famille royale de Commagène 
avait compris la nécessité de conclure des alliances matrimoniales 
susceptibles de l’intégrer au réseau des dynasties les plus presti-
gieuses du Proche-Orient, les dynasties séleucide et lagide, à travers 
Antiochos  VIII, lui-même gendre du roi d’Égypte Ptolémée  VIII 
Évergète II dit Physcôn (le Bouffi). Toutefois, Mithridate Ier Callinicos, 
« à la belle victoire », sans que l’on sache à quelle victoire il est ainsi fait 
allusion22, eut la sagesse de ne pas se mêler aux conflits qui opposèrent 
les fils d’Antiochos VIII à la mort de celui-ci en 96 av. J.‑C.

Le temps des ambitions

Sans doute en  69 av.  J.‑C., Antiochos  Ier Mégas succéda à son père 
Callinicos, au moment où Lucullus dépossédait Tigrane II d’Arménie 
de la Syrie, dont il s’était emparé en 95 av. J.‑C. à l’occasion des querelles 
dynastiques entre les Séleucides, et qu’il refusait de rendre à leurs héri-
tiers. Vaincu à son tour, Antiochos dut faire acte d’allégeance à Rome 



66	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

au cours de cette même année23. Il renouvela sans doute cette allégeance 
en 66, figurant peut-être parmi les douze rois barbares qui vinrent saluer à 
Amisos Pompée à qui venait d’être confiée, en remplacement de Lucullus, 
la guerre contre Mithridate, roi du Pont24. Est-ce la « conduite odieuse » 
de Pompée à l’égard de Mithridate avant même la défaite de celui-ci, men-
tionnée par Plutarque25, qui poussa Antiochos à une ultime tentative de 
résistance évoquée par Appien26 ? Toujours est-il que, lorsqu’en 63 Pompée 
réduit en province ce qui restait des États des Séleucides, il reconnut 
le royaume de Commagène, lui attribua Séleucie – une possession des 
Séleucides située sur la rive ouest de l’Euphrate, en face d’Apameia, 
qui prit le nom de Zeugma de Commagène27 –, ainsi qu’une partie de 
la Mésopotamie, sur la rive gauche de l’Euphrate28. Ces concessions fai-
saient d’Antiochos l’un des princes les mieux traités des Romains, avec 
Deiotaros de Galatie et Ariobarzanès de Cappadoce, dont les royaumes 
furent également agrandis. La Commagène semblait pouvoir illustrer, à 
l’époque républicaine, dans la partie orientale du bassin méditerranéen, 
la politique pragmatique des Romains qui, s’ils pouvaient s’assurer de 
leur loyauté, préféraient ne pas déposséder de leur pouvoir les dynasties 
locales anciennes ou les chefs qui avaient su imposer leur autorité29.

En revanche, si Rome pardonnait à Tigrane  II, celui-ci perdait 
avec toutes ses conquêtes hors de l’Arménie beaucoup de son prestige. 
Cela put inspirer à Antiochos des ambitions sur ce royaume voisin de 
la Commagène, comme tendrait à le prouver le fait que, durant tout 
son règne, sur son monnayage comme sur les reliefs, il était représenté 
coiffé de la tiare droite des rois d’Arménie, la kitaris30 et non de la tiare 
à pointe commagénienne31. L’utilisation de ce symbole s’apparente plus 
à l’expression d’une revendication qu’à un signe de soumission après la 
défaite de Tigrane II32. Un fait convergent est le souci permanent d’An-
tiochos de se réclamer de la lignée des Orontides issue du mariage au 
milieu du ive siècle de Rhodogune, fille du Grand Roi Artaxerxès II 
(405/4-359/833) et d’Aroandès ou Orontès Ier, satrape d’Arménie, qui 
aurait eu pour ancêtre homonyme Orontès (nom grec)/Hydarnès ou 
Vidarna (nom perse), l’un des Sept Perses, auxquels la dynastie artaxiade 
de Tigrane avait arraché l’Arménie.

La construction, dans les années 40-30 av.  J.‑C., des deux hiéro-
thésia d’Arsameia sur le Nymphaios (Eski Kalè), autour du tombeau 
de Mithridate  Ier Callinicos, et de Nemrud Dag34, pour sa propre 
sépulture, en est l’illustration. Il s’agissait d’associer le culte funéraire 



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 67

en l’honneur d’un souverain défunt au culte royal rendu à son héritier 
vivant comme à l’ensemble d’une dynastie recomposée. Se présentant sur 
les inscriptions35 Basileus Mégas Théos Dikaios Épiphanès Philorhômaios 
Philhellen (« le Grand Roi, Dieu Juste, Révélé, Ami des Romains, Ami 
des Grecs »), Antiochos Ier revendiquait en effet la filiation de sa propre 
famille avec les souverains orontides ayant régné sur la Commagène 
au iiie siècle. Nullement établie, cette connexion relevait de la propa-
gande, exaltait les origines iraniennes de la dynastie et donc sa légi-
timité auprès des noblesses commagénienne et arménienne. Reprenant 
la tradition des reliefs dynastiques de la vallée de Naqsh-e Rustam 
aux environs de Persépolis, Antiochos put ainsi jalonner la voie pro-
cessionnelle conduisant aux terrasses situées sur les flancs du sommet 
du Nemrud Dag portant sa tombe, de quinze stèles au nom de ses 
quinze ancêtres paternels putatifs directs, censés avoir régné sans inter-
ruption sur la Commagène depuis Darius Ier, le fondateur de la dynastie 
achéménide, ancêtre de Rhodogune. Les scènes de déxiôsis (action de 
joindre les deux mains droites afin de contracter un pacte de fidélité 
et de loyauté) entre rois et dieux, caractéristiques de l’iconographie de 
la Commagène, comme celle d’Antiochos et d’Apollon/Mithra sur la 
terrasse ouest36, avaient une tradition iranienne et parthe, mais consti-
tuaient une identité religieuse royale commagénienne.

Dès 59, sous le consulat de César, Antiochos fut reçu par le Sénat 
revêtu de la toge prétexte, ce qui confirmait son statut de rex socius, mais 
ce dont Cicéron se moquait encore cinq ans plus tard37. Fort de l’appui 
romain, il reprit la politique d’alliances matrimoniales avec les familles 
les plus puissantes de son temps. Un coup de maître fut le mariage de 
l’une de ses filles avec un prince arsacide qui devint en 58/57 roi des 
Parthes sous le nom d’Orodès II, vainqueur de Crassus à Carrhes en 53 
et dont le règne représente l’apogée de la puissance parthe face aux 
Romains. Tout en ayant pu espérer jouer entre Rome et les Parthes le rôle 
d’arbitre assumé auparavant par une Arménie désormais affaiblie, même 
après Carrhes, Antiochos n’a cependant jamais trahi les intérêts romains, 
allant jusqu’à faire prévenir Cicéron, dès le début de son proconsulat en 
Cilicie, en septembre 51, des mouvements de troupes du fils de son gendre, 
Pacorus, qui avait épousé une sœur du nouveau roi artaxiade d’Arménie 
Artavasdès II38. Pour autant, Cicéron ne lui accorda qu’une minor fides39.

Lié à Pompée, Antiochos lui fournit des troupes pour la guerre 
de Pharsale40, que César n’estimait pas à plus de deux cents cavaliers41. 



68	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

La guerre civile qui s’ensuivit au sein de la province romaine de Syrie 
eut pour conséquence l’invasion de celle-ci en 41 par une armée parthe 
conduite conjointement par un lieutenant de Brutus, Q. Labienus, et 
par Pacorus, qui s’empara d’Apamée puis d’Antioche, et occupa tout 
le pays à l’exception de quelques îlots de résistance comme Tyr. Ce 
n’est qu’en 39 que P. Ventidius Bassus, nommé gouverneur de Syrie par 
Antoine, put entreprendre une reconquête systématique. Elle fut pos-
sible en raison de l’assassinat d’Orodès II par son fils Phraatès IV qui 
entraîna toute une série de meurtres à la cour arsacide42. Elle fut aussi 
prolongée en 37 par une guerre contre Antiochos de Commagène, soup-
çonné par les Romains d’avoir aidé les Parthes. Assisté de plusieurs 
autres princes-clients voisins, Antoine lui-même vint assiéger Samosate 
avec l’intention de substituer à Antiochos un certain Alexandre qui 
s’était réfugié auprès de lui43. Mais la capitale d’Antiochos, qui pouvait 
être ravitaillée par l’Euphrate, était difficile à prendre et la plupart des 
sources s’accordent à reconnaître qu’Antoine dut se retirer sans avoir 
obtenu ce qu’il demandait44. Ce fait atteste la capacité de résistance et 
la puissance du royaume d’Antiochos, manifestée à la même époque, 
on l’a dit, par la construction des grands hiérothésia. Les circonstances 
de l’arrivée au pouvoir de Phraatès IV chez les Parthes peuvent avoir 
favorisé le rapprochement de la dynastie de Commagène avec Rome.

Par la suite, Antiochos n’apparaît plus dans les sources. Nous 
retrouvons six ans plus tard un roi de Commagène du nom de 
Mithridate (II) (PIR2 M451) aux côtés d’Antoine à Actium45. On ne 
sait exactement quand mourut Antiochos et comment fut réglée sa suc-
cession. Deux passages assez imprécis de Cassius Dion permettent de 
supposer avec Théodore Reinach qu’il avait trois fils46. Ils mentionnent 
deux interventions du fils adoptif de César. En 29, il fit condamner à 
mort par le Sénat puis exécuter un frère du roi du nom d’Antiochos (II) 
qui, se trouvant à Rome sans qu’il en soit précisé la raison, avait fait 
périr un messager de son frère47. Devenu Auguste, en 20, il fit asseoir 
sur le trône Mithridate (III) encore enfant à la place de son oncle qui 
avait fait périr son père48. Y avait-il désormais plusieurs partis au sein 
de la famille royale ? En tout cas, le Princeps manifestait ainsi son souci 
de n’avoir plus affaire qu’à des princes-clients qu’il ne s’agissait plus 
de séduire comme le rex socius quarante ans plus tôt, mais qu’il inves-
tissait ou déposait à sa guise, tout en pardonnant à la plupart de ceux 
qui s’étaient ralliés à Antoine49.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 69

Du rex socius (roi reconnu par Rome dans un pacte 
d’alliance en principe égalitaire) au rex datus (roi nommé 
par Rome pour l’administration indirecte d’un territoire)

Cette même année 20 av. J.‑C., Tibère, au nom d’Auguste, installa sur 
le trône voisin d’Arménie Tigrane III à la place de son frère Artaxès50, 
tandis que Phraatès IV, de sa propre initiative, probablement pour s’at-
tirer les bonnes grâces de Rome, restitua à Tibère les enseignes et les 
soldats pris à Crassus à Carrhes en 53. Dans les Res gestae51, Auguste 
présente l’événement comme si le royaume parthe était devenu le vassal 
de Rome, ce qui est sans doute exagéré. Si la négociation directe entre 
les deux empires rendait la médiation de la Commagène inutile, elle 
affaiblissait d’autant plus celle-ci qu’Auguste n’hésitait plus à inter-
venir directement pour régler les crises dynastiques, utilisant les princes 
comme des pions.

On sait peu de choses sur ce Mithridate III de Commagène sinon 
qu’il épousa, également en 20 av.  J.‑C., avec le consentement sinon à 
l’instigation d’Auguste, Iotapé (I) (PIR2 I 44), qu’Antoine avait fiancée 
encore enfant à Alexandre Hélios52, la fille du roi de Médie Atropatène53 
Artavasdès Ier (PIR2 A1162), décédé cette même année54. Trois enfants 
leur sont connus : Iotapé (III) dont le mariage avec Sampsigeramos II, 
roi d’Émèse, fut à l’origine des dynasties de Pont et surtout d’Émèse55 ; 
le roi Antiochos III, mort en 17 apr. J.‑C. ; et sa sœur-épouse Iotapé (II), 
union consanguine qui se reproduisit à la génération suivante entre leurs 
propres enfants C. Iulius Antiochus IV Epiphanes et Iotapé (VI), d’où 
sont issus les derniers descendants attestés de la dynastie, Philopappos 
et sa sœur Iulia Balbilla. De telles unions consanguines avaient été 
répandues chez les Achéménides, dès la génération des enfants de 
Cyrus, Cambyse et Atossa, qui devait transmettre le pouvoir à Darius 
en l’épousant après la mort de Cambyse56. Cette politique endoga-
mique, appliquée avec constance par les Achéménides tout au long 
de leur histoire, avait pour but d’étouffer les ambitions royales des 
grandes familles aristocratiques57. Sans antécédent connu antérieur en 
Commagène, et dissociée apparemment de la polygamie pratiquée à la 
cour perse, elle avait pour objectif, sans doute comme chez les voisins 
arméniens Tigrane  IV et Ératô, à la même époque, de maintenir la 
pureté de la dynastie, de sauvegarder l’unité du patrimoine familial, et 
de définir l’identité ethnique58 d’une tradition royale face à ce qui se 



70	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

trouvait au cœur de la prohibition de l’inceste à Rome, l’union du frère 
et de la sœur, jamais remise en question et servant de justification à l’in-
terdiction de l’union avec d’autres parents et alliés59.

On ne sait rien de cet Antiochos III, sinon qu’il fut honoré d’une 
dédicace par les Athéniens60 et qu’il décéda en 17 apr. J.‑C., la même 
année qu’Archélaos, le roi de Cappadoce, et que Philopatôr, le roi de 
l’Amanus61. Pratiquant une politique plus annexionniste qu’Auguste, 
Tibère profita de la mort du roi de Commagène pour la regrouper avec 
les États de Philopatôr, à l’ouest, dans la vallée du Pyramos, autour 
d’Hiérapolis-Castabala et d’Anazarbe, au sein d’une province préto-
rienne. Celle-ci fut d’abord confiée à un ami de Germanicus, Q. Saeuius 
(PIR2 S 557), se ralliant ainsi au souhait de la noblesse locale, alors que 
le peuple préférait le maintien de la dynastie62. Au même moment, la 
Cappadoce devenait elle aussi une province et Germanicus tentait de 
donner à l’Arménie un nouveau roi soumis à Rome, Artaxias III63.

Après une vingtaine d’années d’administration directe, le suc-
cesseur de Tibère, Caligula, restaura dès 37 le royaume en faveur du fils 
d’Antiochos III. Il lui adjoignit la Cilicie Trachée, le long de la côte64, 
dont le souverain Archélaos II venait de mourir, et le gratifia de cent 
millions de sesterces65, pour compenser la saisie du trésor royal par 
Tibère. Un passage de Cassius Dion insiste sur la tyrannie du nouveau 
roi mais peut aussi laisser entendre une certaine familiarité entre l’em-
pereur, Agrippa de Judée, promu roi en même temps qu’Antiochos, 
et Antiochos lui-même66. L’onomastique d’Antiochos IV, dont le titre 
de roi est attesté tant par Flavius Josèphe que par Tacite, est intéres-
sante à deux égards : d’abord, parce qu’il est le premier à ne plus pra-
tiquer l’alternance traditionnelle des noms iraniens et grecs ; ensuite, 
parce qu’il est également le premier de la dynastie à porter les tria 
nomina latins C. Iulius Antiochus IV Epiphanes67, ce qui atteste une 
citoyenneté romaine désormais clairement affichée, quoiqu’elle eût été 
sans doute accordée aux ancêtres par César ou Auguste. Les vicissitudes 
du règne d’Antiochos illustrent bien, selon Flavius Josèphe68, qui se 
souvient du discours de Solon à Crésus rapporté par Hérodote69, celles 
de la destinée humaine. Ainsi Caligula, quelque temps après l’avoir 
rétabli sur son trône, déposa à nouveau Antiochos. Dès son avènement, 
Claude le rétablit à son tour mais, semble-t-il, en modifiant les fron-
tières70, reprenant ainsi l’habitude augustéenne de redessiner les États 
des princes-clients.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 71

Malgré la petite tail le de son royaume, Antiochos  IV de 
Commagène fut durant les deux périodes de son règne l’un des princes-
clients dont l’œuvre d’urbanisation ou de municipalisation fut la plus 
importante : fondation ou refondation dès 38 en l’honneur de Caligula 
de la cité de Caesarea Germaniceia, puis en Cilicie Trachée, d’Antioche 
sur le Cragos, d’Iotapé, de Philadelphie, de Germanicopolis et d’Iréno-
polis. Le monnayage frappé en son honneur sur un territoire débordant 
largement les frontières de la Commagène rappelle la libération du port 
d’Anémourion, aujourd’hui Anamûr, du danger que représentaient les 
Kiétai, tribus sauvages de Cilicie dirigées par Troxobor en 5271. Comme 
son père avait épousé sa sœur, Antiochos IV épousa lui aussi sa propre 
sœur, Iotapé (VI). De cette union quatre enfants sont connus : un fils 
homonyme, C. Iulius Antiochus Epiphanes, le père de Philopappos (PIR2 
I 150) ; Iulius Callinicos (PIR2 I 128) ; une fille, Iotapé (VII), qui épousa 
C. Iulius Alexander (PIR2 I 136), fils du roi d’Arménie Tiridate VI, lui-
même arrière-petit-fils d’Hérode le Grand, cet Alexander que Vespasien 
fit roi de Cètis en Cilicie72, puis qui devint consul suffect sous Trajan, 
ouvrant ainsi l’ordre sénatorial à leur descendance ; et probablement une 
autre fille dont le mariage avec C. Iulius Laco (III) de la grande famille 
des Euryclides de Lacédémone73 permit à C. Iulius Eurycles Herculanus 
L. Vibullius Pius, sénateur romain (PIR2 I 302), d’avoir pour ἀνεψιά, 
« cousine germaine74 », Iulia Balbilla, la sœur de Philopappos, la poé-
tesse du colosse de Memnon75.

Antiochos  IV se comporta en fidèle allié de Rome, fournissant 
à la fin de l’année 54 des troupes en vue d’une campagne contre les 
Parthes76. La diminution du royaume d’Arménie en 60, lors de la ten-
tative de remplacement de Tiridate par Tigrane, plus docile à Rome où 
il avait été élevé, valut au roi de Commagène de recevoir la partie de 
l’Arménie voisine de la Commagène77 ; mais les accords de Rhandeia, 
en  64, rétablirent Tiridate et la situation antérieure78. Dès le début 
de la guerre de Judée, en 66, comme les rois Agrippa II et Sohaemos 
d’Emèse, Antiochos IV fournit des troupes à Cestius Gallus, soit cinq 
mille archers dont deux mille cavaliers pour sa part79. L’année suivante, 
il livra à Vespasien et à Titus, pour la campagne de Galilée, comme 
chacun des deux autres rois, trois mille archers dont mille cavaliers80. Au 
début du siège de Jérusalem, le roi fut représenté par son fils homonyme 
Epiphanes (V) à la tête de nombreuses troupes81, dont un corps d’élite 
de jeunes soldats entraînés comme les Macédoniens d’autrefois, qui 



72	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

s’élancèrent bravement à l’assaut des remparts mais durent finalement 
se retirer sous les projectiles des défenseurs82. Le récit permet à Flavius 
Josèphe de remarquer que le roi de Commagène était parmi les rois 
vassaux de Rome celui qui connaissait la plus grande opulence, ce que 
confirme Tacite83.

La fin du royaume  
et l’intégration à l’aristocratie romaine

Malgré cet engagement aux côtés des Romains pendant la guerre de 
Judée, sous le prétexte d’une tentative d’alliance d’Antiochos avec 
les Parthes, le gouverneur de Syrie, C.  Caesonius Paetus, obtint de 
Vespasien l’autorisation d’assiéger brutalement et de prendre Samosate 
en 72. En dépit d’une tentative de résistance avec bravoure de ses deux 
fils Epiphanes (V) et Callinicos, Antiochos dut s’exiler en Cilicie puis 
à Lacédémone avant d’être autorisé par Vespasien, peut-être en raison 
de son prestige et de sa fortune, à venir rejoindre ses fils à Rome où ils 
s’étaient établis84. Cet épisode traduit la volonté de ralliement définitif 
de la famille à l’ordre romain. C’est également en 72 que cessèrent les 
émissions monétaires royales85, que les sanctuaires du culte dynastique 
durent être fermés et ses desservants dispersés. La Commagène fut défi-
nitivement partagée par l’empereur86 entre la province de Syrie et une 
nouvelle province prétorienne de Cilicie, redonnée à l’administration 
directe après près de quatre-vingt-dix ans de recours à divers princes-
clients. Des raisons fiscales ou financières peuvent expliquer une poli-
tique qui semble incohérente de prime abord, mais qui visait à trouver la 
solution la plus rentable pour le trésor impérial87.

Epiphanes (V), le fils homonyme du dernier souverain régnant, qui 
avait refusé d’épouser la princesse Drusilla, fille du roi Agrippa II, à 
laquelle il avait été fiancé, pour ne pas devoir se convertir au judaïsme88, 
devint le premier mari de Claudia Capitolina, la fille de Ti. Claudius 
Balbillus, l’astrologue de Néron, qui fit une belle carrière administrative 
en Égypte dont il fut le préfet dans les années 55-59 (PIR2 C 81389). Sa 
participation avec bravoure à la guerre civile dans le camp d’Othon90, 
probablement très jeune, fut compensée dès l’année suivante aux yeux 
de Vespasien par son engagement aux côtés de Titus lors du siège de 



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 73

Jérusalem. Sans doute est-ce la raison pour laquelle il put conserver son 
titre royal malgré la suppression du royaume91, tout comme sa femme 
Claudia Capitolina92, y compris après son remariage avec M. Iunius 
Rufus (PIR2 I 812), préfet d’Égypte à la fin du règne de Domitien93 ou 
dans l’épigramme gravée par leur fille Iulia Balbilla sur le colosse de 
Memnon94. Nous n’avons guère d’informations sur la suite de sa vie, 
peut-être en Attique, où il dota le sanctuaire d’Éleusis d’un édifice95, 
ou en Arcadie, ce qui expliquerait le mariage de l’une de ses sœurs avec 
C. Iulius Laco (III) de la grande famille des Euryclides de Lacédémone, 
évoquée ci-dessus, patronome à plusieurs reprises. Mais le remariage de 
son épouse Claudia Capitolina permet d’imaginer, sans certitude tou-
tefois, un décès assez jeune. Reste que le personnage joua un rôle déter-
minant en épousant la fille d’un chevalier romain et en replaçant la 
famille royale de Commagène en bonne position à la cour impériale. 
Son frère (Iulius) Callinicos, qui reprit le surnom du deuxième suc-
cesseur de Ptolémée, n’est cité qu’une seule fois par Flavius Josèphe96, 
lorsque, avec Epiphanes (V), il tenta de s’opposer à la déposition de leur 
père en livrant bataille aux Romains, puis en tentant de trouver refuge 
auprès du roi des Parthes, avant de se rendre à Rome pour faire leur sou-
mission à Vespasien dès l’année 7297.

Son fils est C. Iulius Antiochus Epiphanes (VI) Philopappos, « le 
petit-fils aimant », célèbre par son mausolée dont les restes sont tou-
jours visibles aujourd’hui sur la colline des Muses à Athènes98, avec 
ses cinq inscriptions, quatre en grec et une en latin99. Sur l’une d’elles 
(en grec), il partage avec son père le titre de βασιλεύς. Le personnage a 
inspiré de nombreuses études qu’il ne s’agit pas ici de reprendre100. On 
notera simplement que le monument d’Athènes associe trois héritages 
distincts. Selon la tradition commagénienne et familiale, le souverain 
défunt fut honoré par ce petit hiérothésion, à la fois tombe et lieu de 
culte célébrant son héroïsation ; la présence des deux statues, identifiées 
par des inscriptions, de Séleucos Ier Nicatôr, fondateur de la dynastie des 
Séleucides de Syrie – et ancêtre direct de Philopappos puisque l’une de 
ses descendantes, la princesse Laodicé Théa Philadelphe, avait épousé 
Mithridate Ier Callinicos à la charnière entre les iie et ier siècles av. J.‑C. 
–, et d’Antiochos IV Epiphanes, grand-père paternel de Philopappos et 
dernier souverain régnant de Commagène, revendique la légitimité des 
dynasties hellénistiques ; la mention du dème athénien de Bèsa, auquel 
appartint aussi plus tard l’empereur Hadrien101, région à la fois rurale et 



74	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

côtière particulièrement propice à l’installation des somptueuses uillae 
des familles les plus aisées, rappelle la parfaite intégration dans la com-
munauté civique athénienne, peut-être dès son enfance, de Philopappos, 
qui a exercé l’archontat éponyme et assumé à plusieurs reprises dans le 
dernier quart du ier siècle de notre ère la charge extrêmement dispen-
dieuse d’agonothète102, ce qui laisse entendre l’ampleur de sa fortune et 
en faisait un des personnages alors les plus en vue de la cité.

Enfin la dernière inscription, en latin, sur laquelle Trajan est appelé 
optumus mais non Parthicus, titres que cet empereur a pris respecti-
vement en 114 et 116, permet de situer la mort de Philopappos entre ces 
deux dates et de reconstituer son cursus honorum de sénateur romain : 
inscription dans la tribu Fabia, consulat suffect du 1er mai au 31 août 
109103 et ce, à 38 ans minimum, comme c’était souvent le cas à l’époque 
pour les personnages d’origine étrangère de très haut rang104, un an 
après l’adlection inter praetorios qui faisait de lui un sénateur de rang 
prétorien, mode de promotion plus rapide que l’octroi du laticlave, 
réservé à des chevaliers plus jeunes qui devaient ensuite suivre un cursus 
honorum complet et en particulier « franchir “le goulot d’étranglement” 
de la questure105 ». Philopappos naquit au plus tard vers 70, donc peu de 
temps avant la déposition et la mort de son grand-père qu’il a sans doute 
peu connu. Il a surtout vécu à Athènes, où l’a rencontré Plutarque, qui 
parle de lui avec une certaine familiarité106, même si l’on peut imaginer 
des séjours à Alexandrie et en Égypte107. Il mourut jeune, vers 45 ans, 
sans postérité identifiée.

La cooptation de Philopappos dans le collège prestigieux des 
douze frères arvales108 chargés du culte de Dea Dia109, dont l’empereur 
régnant était toujours membre, n’est attestée par aucune autre mention 
que l’inscription de son mausolée. Elle n’est pas douteuse, quoiqu’elle 
ne figure sur aucun des procès-verbaux (commentarii) du collège qui, 
il est vrai, manquent parfois pour plusieurs années consécutives110. Elle 
peut s’expliquer par la volonté de Trajan de renforcer les alliances avec 
les descendants des dynasties clientes voisines des Parthes chez qui le 
décès du roi Pacorus II en 110 faisait redouter une guerre de succession. 
Trajan avait pu rencontrer Philopappos à Athènes à la fin de l’année 113 
quand il y reçut l’ambassade de Chosroès avant de déclencher l’offensive 
contre lui111. Cette politique avait également favorisé le mari de sa tante 
paternelle Iotapé (VII), C. Iulius Alexander (PIR2 A 500 = I 136), qui 
avait été institué par Vespasien roi d’un minuscule État en Cilicie mais 



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 75

n’en portait plus désormais que le titre112, déchéance compensée par 
l’entrée au Sénat et l’obtention d’un consulat suffect, également sous 
Trajan (ill. 3).

Grâce à C. Iulius Alexander, arrière-arrière-petit-fils d’Hérode le 
Grand, Philopappos et sa sœur étaient apparentés aux familles royales 
de Judée, d’Arménie et de Cilicie, mais aussi à C. Iulius Seuerus (PIR2 
I 573), descendant des Attalides de Pergame113, et donc à C. Antius 
A. Iulius Quadratus, cousin germain du père de celui-ci, coopté dans 
le collège des arvales entre 73/74 et 77, mort après 111, ce qui repré-
sente une belle longévité au sein du collège114. On notera toutefois que 
l’appartenance au collège des arvales de Philopappos de 110 ou 112 à sa 
mort entre 114 et 116 fut au contraire courte, à cause d’une cooptation 
à plus de 40 ans – alors que celle-ci s’effectuait généralement entre 20 
et 30 ans rapidement après l’exercice du vigintivirat – et d’un décès 
précoce vers 45 ans.

Indiquant dans l’épigramme gravée sur la jambe du colosse de 
Memnon que ses deux grands-pères étaient (Ti. Claudius) Balbillus 
ὁ σοφός, « le sage », et le roi Antiochos  (IV) de Commagène, Iulia 
Balbilla (PIR2 I 650) se trouvait être la sœur de Philopappos, mais 
nous ne connaissons d’elle que son cousinage avec les Euryclides de 
Lacédémone115 et sa participation au voyage d’Hadrien et de Sabine en 
Haute-Égypte en 130, ce qui suffit à attester la force des liens qui l’unis-
saient au couple impérial.

Épilogue : extinction,  
déchéance ou reclassement ?

Alors qu’il est possible de suivre les lignages des deux filles d’An-
tiochos  IV, Iulia et Iotapé (VII), par leurs mariages respectifs avec 
C. Iulius Laco (III) de la famille des Euryclides et C. Iulius Alexander, 
héritier des dynasties de Judée et d’Arménie, nous ne connaissons aucun 
enfant de Philopappos et de Balbilla et tout se passe comme si la descen-
dance masculine directe de la lignée des Orontides s’était éteinte avec 
Philopappos. Il y a plus grave : la mention des plus brèves, cinquante 
ans après la mort de Philopappos, par Pausanias116, du « tombeau d’un 
Syrien » sur la colline des Muses à Athènes pour désigner le mausolée 



76	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

de Philopappos, dont les inscriptions étaient alors parfaitement lisibles 
et connues, relève d’un acte délibéré. Sans aller jusqu’à évoquer un cas 
de damnatio memoriae117 ni la manifestation d’une volonté de nuire à la 
mémoire de Philopappos, l’expression peut s’expliquer par la localisation 
du monument à l’emplacement de l’ancien camp de la garnison macé-
donienne, dont vient précisément de parler l’auteur, et qui rappelait évi-
demment une période sombre pour les Athéniens. Elle témoigne aussi 
d’une image déjà brouillée auprès de la communauté civique par la 
concurrence de deux éminents citoyens d’Athènes d’origine étrangère 
et dont l’évergétisme avait déjà pu faire oublier celui de Philopappos : 
l’empereur Hadrien et Hérode Atticus, le précepteur de Marc Aurèle118. 
L’extinction du lignage patrilinéaire, en excluant toute revendication de 
l’héritage, a pu aussi être un élément déterminant.

Nous connaissons une quinzaine d’occurrences du cognomen 
Balbilla119 porté par des femmes de toutes classes sociales, de l’affranchie 
à la clarissima puella, de l’époque républicaine au iiie siècle apr. J.‑C. 
Elles proviennent toutes de Rome ou d’Italie, à l’exception de celle de 
l’ara Romae et Augusti de Lyon. En revanche, le masculin Balbillus 
apparaît notamment dans un dossier de huit inscriptions, une en 
grec120 et sept en latin, provenant toutes du sanctuaire du culte solaire 
de la Vigna Bonelli, dans le sud du quartier du Transtévère à Rome. 
L’inscription grecque qui est à considérer à part, car elle n’est connue 
que par des transcriptions de la Renaissance sur lesquelles les spécialistes 
ne s’accordent pas, est la seule à ne pas associer le cognomen de Balbillus 
au gentilice de Iulius et semble concerner un militaire (ἡουκάτος).

Jean Gagé a été le premier à attirer l’attention sur le personnage 
mentionné par les sept autres inscriptions du dossier de la Vigna Bonelli, 
Ti. Iulius Balbillus, prêtre de Sol établi à Rome à l’époque de Septime 
Sévère et Caracalla121 : quatre, qui sont datées entre le 4 avril 199 et le 
4 avril 215, le présentent comme s(acerdos) Sol(is) ; les deux autres sont 
la dédicace d’un aigle ou d’une représentation d’aigle à Sol Alagabalus 
par Iulius Balbillus122 et une dédicace à Iulius Balbillus, s(acerdos) Sol(is) 
Alagabalus, par son affranchi Eudemon123. Ces deux dernières inscrip-
tions, parce qu’elles font référence au dieu solaire d’Émèse, Élagabal, ont 
suggéré à François Chausson, qui a repris l’ensemble du dossier124, de 
reconnaître dans ce personnage un Émésien, proche de la famille de Iulia 
Domna. Les quatre premières inscriptions sont dédicacées à l’empereur 
Septime Sévère lui-même125, au préfet de l’Annone126 et à deux grandes 



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 77

vestales, la seconde étant même remerciée pour les nombreux bienfaits 
que le prêtre de Sol lui doit127. Une dernière inscription mentionnant 
le même Ti. Iulius Balbillus, prêtre de Sol, le met en relation avec un 
chef d’atelier de sculpture qui se dit son ami, affranchi impérial des 
deux Augustes Septime Sévère et Caracalla128. Cet ensemble de données 
permet à François Chausson de le présenter comme « une sorte de prélat, 
de prêtre bien en cour129 », qui aurait pu être l’artisan, sous la dynastie 
des Sévères, de la spécialisation du sanctuaire du Soleil palmyrénien du 
Transtévère en un temple consacré principalement à Sol Alagabalus130.

Toutefois, l’origine émésienne de Ti. Iulius Balbillus reste une 
hypothèse, et François Chausson lui-même souligne la rareté du nom 
Balbillus dans l’onomastique orientale, mentionnant la poétesse Iulia 
Balbilla, sœur de Philopappos131. Même si Ti. Iulius Balbillus ne reven-
dique pas d’ascendance royale à une époque à laquelle ce n’était du reste 
plus possible, ses tria nomina, en associant le gentilice de la dynastie de 
Commagène au praenomen et au cognomen de l’astrologue de Néron, 
suggèrent fortement l’appartenance à la même familia sans que puisse 
être prouvé, dans l’état actuel des connaissances, un lignage direct qui 
refléterait sinon une déchéance sociale, du moins un reclassement dû 
à l’évolution des modes religieuses. Ne peut-on imaginer que plutôt 
que d’être à l’origine de la transformation du sanctuaire solaire du 
Transtévère en un temple d’Élagabal, ce soit au contraire l’importance 
prise par ce culte sous les Sévères qui ait conduit ce prêtre consacré au 
culte solaire par tradition ethnique sinon dynastique, qui exerçait dans 
le sanctuaire du Transtévère et dont la famille aux origines demeurées 
connues était établie à Rome depuis plusieurs générations, à satisfaire 
sous la dynastie des Sévères à la mode ambiante en évoquant une ou 
deux fois le dieu d’Émèse mais sans aller jusqu’à l’adopter définiti-
vement ? En effet, la plus récente inscription dont nous disposons, celle 
de la grande vestale, Terentia Flauola, qui fait pourtant mention du 
nouveau gentilice impérial Aurelius, ne cite plus Alagabalus.

Il n’en reste pas moins que la famille royale de Commagène des-
cendant du Ptolémée qui a profité en 163 des difficultés de la Syrie des 
Séleucides pour acquérir son autonomie et fonder une dynastie, reconnue 
par ses sujets, respectée de ses voisins et des grands empires. Elle a su se 
maintenir à un niveau des plus puissants pendant près de trois siècles, 
malgré les changements politiques considérables engendrés par l’irruption 
des Romains dans la partie orientale du bassin méditerranéen, ainsi que 



78	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

la mise en place du principat. Elle a su bâtir une légitimité reposant sur 
une filiation, peut-être fictive, mais revendiquée systématiquement, avec 
la dynastie précédente des Orontides qui l’apparentait aux Achéménides. 
Elle a su nouer des relations matrimoniales qui la plaçaient au cœur du 
système monarchique hellénistique malgré son origine allogène. Elle a 
su fonder une tradition royale propre en associant emprunts iraniens 
et héroïsation grecque du souverain défunt, non sans influences sur le 
culte impérial romain. Elle a même pu espérer un moment jouer le rôle 
d’arbitre entre les empires parthe et romain. Quand la pax Romana 
s’est imposée, elle a continué par sa politique matrimoniale à demeurer 
dans le petit groupe du gotha des princes-clients auxquels l’empereur 
conservait sa confiance, intégrant la communauté civique romaine, puis 
obtenant le cheval public au plus tard à l’époque du père et de l’oncle de 
Philopappos. Enfin, après une brève crise au moment de la disparition 
du royaume de Commagène, elle a réussi à se hisser, par Philopappos, 
sa sœur Balbilla et ses cousins germains, jusqu’aux plus hautes strates de 
l’ordre sénatorial et de la noblesse d’empire. La famille de Commagène 
n’est sortie que par la malchance de la disparition précoce de la dernière 
génération princière sans laisser d’héritier. À moins qu’il ne s’agisse tout 
simplement du silence des sources et de l’absence de documentation. Il se 
peut enfin que le prêtre de Sol résidant à Rome au début du iiie siècle Ti. 
Iulius Balbillus était leur descendant.

�Les abréviations sont celles de l ’ Année philologique.

 1  Strabon, 16, 1, 23.

2  Strabon, 12, 2, 1.

3  Id., 16, 2, 3.

4  Id., 14, 2, 29 ; 16, 2, 3.

5  Giusto Traina, Carrhes. 9  juin 53 av. J.‑C. Anatomie d’une défaite, Paris, Les 
Belles Lettres, 2011.

6  Robert Turcan, Mithra et le mithriacisme, Paris, Les Belles Lettres, 1993, p. 24-25 ; 
Rainer Vollkommer, « Mithras », LIMC, VI, 1, 1992, p. 583-590.

7  Il s’agissait d’un groupe de deux statues monumentales du pharaon Aménophis III 
du premier tiers du xive siècle av. J.‑C., qui émettaient un son musical aux premiers 
rayons du soleil. Sur les inscriptions, voir en particulier le no 29 dans André et Étienne 
Bernand, Les inscriptions grecques et latines du Colosse de Memnon, Bibliothèque 
d’étude 31, Le Caire, IFAO, 1960.

8  Strabon, 11, 14, 15.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 79

9  Plutarque, Artaxerxès, 27, 7-8.

10  Strabon, 11, 14, 15. La conjuration des Sept Perses, connue d’Eschyle (Perses, 
774-778) et romancée par Hérodote (3, 70-79), porta au pouvoir Darius Ier et la 
dynastie achéménide à la tête de l’Empire perse en 522 av. J.‑C.

11  Friedrich Karl Dörner et Theresa Goell, Arsameia am Nymphaios. Die 
Ausgrabungen im Hierothesion des Mithridates Kallinikos 1953-1956, Istanbuler 
Forschungen 23, Berlin, DAI, 1963, p.  36-91 ; Helmut Waldmann, Die kom-
magenischen Kultreformen unter König Mithradates I. Kallinikos und seinem Sohne 
Antiochos I., ÉPRO 34, Leyde, E. J. Brill, 1973, p. 82-89.

12  Karl Humann et Otto Puchstein (dir.), Reisen in Kleinasien und Nordsyrien, 
I, Berlin, 1890, p.  356-367 ; IGLS, I, 47 ; Friedrich Karl Dörner et Rudolph 
Naumann, Forschungen in Kommagene, Istanbuler Forschungen 10, Berlin, DAI, 
1939, p. 17-29 ; Waldmann, Die kommagenischen Kultreformen, op. cit., p. 124-130.

13  Margherita Facella, « Basileus Arsames. Sulla storia dinastica di Commagene », 
Studi ellenistici, vol. XII, 2000, p. 134-135.

14  Correspondant sans doute à l’Armosata que Polybe, 8, 23 situe simplement dans 
la Belle Plaine entre le Tigre et l’Euphrate.

15  FGrHist, III B, no 434, F 18, 5 et 18, 9 Jacoby (1955).

16  Strabon, 11, 14, 15 rapporte que le descendant de Zariadris, Arsace, fut renversé 
par celui d’Artaxias, Tigrane, qui annexa l’Arménie et fut à l’origine de la dynastie des 
Artaxiades qui devait régner sur l’Arménie jusqu’à l’époque d’Auguste.

17  Maurice Sartre, D’Alexandre à Zénobie. Histoire du Levant antique. ive siècle 
av. J.‑C. – iiie siècle ap. J.‑C., Paris, Fayard, 2001, p. 200-201.

18  Polybe, 29, 27.

19  Sartre, D’Alexandre à Zénobie, op. cit., p. 425, n. 223 et p. 426.

20  Comme le confirme le début d’une ère locale royale indiquée sur les monnaies 
de son successeur Samos (II) : Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, 31, 
19a = EI 30, p. 200 De Boor (1905). Il est impossible de préciser s’il existait des 
liens dynastiques réels entre Ptolémaios et Arsamès, évoqué précédemment, qui avait 
régné sur la Commagène au iiie siècle, l’onomastique plaidant plutôt pour un person-
nage issu d’un lignage grec.

21  Strabon, 14, 2, 29.

22  Richard D. Sullivan, « The Dynasty of Commagene », ANRW, II, 8, 1977, 
p. 757-758, à moins qu’il ne s’agisse des exploits de sa femme Laodicé, si c’est elle 
qu’évoque Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 13, 13, 4 = 371.

23  Cassius Dion, 36, 2, 5.

24  Plutarque, Pompée, 38, 2 ; Cassius Dion, 37, 7a =  Xiphilin, 482, 
14-22 Boissevain.

25  Plutarque, Pompée, 38, 1.

26  Appien, Guerre de Mithridate, 497.

27  Strabon, 16, 2, 3.

28  Appien, Guerre de Mithridate, 559

29  Edmond Frézouls, « La politique dynastique de Rome en Asie Mineure », 
Ktèma, 12, 1987, p. 179 ; Sartre, D’Alexandre à Zénobie, op. cit., p. 445.



80	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

30   Sartre, ibid., p. 426, n. 226, p. 427.

31  John H. Young, « Commagenian Tiaras : Royal and Divine », AJA, 68, 1964, 
1, p. 29-34.

32  Contra Sartre, D’Alexandre à Zénobie, op. cit., p. 426.

33  Plutarque, Artaxerxes, 27, 7-8.

34  Voir Donald H. Sanders (éd.), Nemrud Dag. The Hierothesion of Antiochos I of 
Commagene. Results of the American Excavations Directed by Theresa B. Goell, 2 vol., 
Winona Lake (Indiana), Eisenbrauns, 1996 ; Roland Étienne, Christel Müller 
et Francis Prost (dir.), Archéologie historique de la Grèce antique, Paris, Ellipses, 
2006, p. 301-305.

35  Par exemple IGLS, I, 2, 5.

36  Vollkommer, « Mithras », op. cit., n. 6 supra, p. 590, no 3.

37  Cicéron, Q. fr., 2, 10 (= CUF 132), le traite d’ignobilis rex.

38  Id., Fam., 15, 3 et 1 (= CUF 211 et 217), datées respectivement du 3 septembre et 
18 septembre 51.

39  Ibid., 1 (= CUF 217), datée du 18 septembre 51.

40  Appien, Guerres civiles, 2, 49.

41  César, Guerre civile, 3, 4, 5.

42  Plutarque, Crassus, 33, 7-9 ; id., Antoine, 37, 1 ; Cassius Dion, 49, 23, 4 ; 
Justin, Histoires Philippiques, 42, 5, 1. Ces événements se seraient déroulés au cours 
du second semestre 38 : M.-L. Freyburger et J.-M. Roddaz (éd.), Dion Cassius. 
Histoire romaine. Livres 48 et 49, Paris, CUF, 1994, n. 217 p. 177.

43  Cassius Dion, 49, 22, 2.

44  Justin, Histoires Philippiques, 42, 4, 10 ; Plutarque, Antoine, 34, 7 ; Cassius 
Dion, Histoire romaine ; Zonaras, 10, 26 Pinder, 1, 519 ; la voix discordante est 
Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 1, 16, 7 = 322 ; id. Antiquités judaïques, 14, 15, 
9 = 447, qui, suivant peut-être une source favorable à Hérode, affirme que l’arrivée de 
celui-ci, installé roi de Judée en 41 par Antoine, entraîna la reddition de la ville.

45  Plutarque, Antoine, 61, 3.

46  Théodore Reinach, « La dynastie de Commagène », REG, 3, 1890, p. 376, n. 4

47  Cassius Dion, 52, 43, 1.

48  Ibid., 54, 9, 3.

49  Sartre, D’Alexandre à Zénobie, op. cit., p. 469.

50  Cassius Dion, 54, 9, 3.

51  John Scheid (éd.), Res gestae Diui Augusti, Paris, CUF, 2007, 29, 2 et n. ad 
loc., p. 76.

52  Cassius Dion, 49, 44, 2. Le fils d’Antoine et Cléopâtre, né en 40, fut exhibé à 
Rome avec sa sœur jumelle Cléopâtre Sélénè (49, 32, 4), lors du triomphe de 29 (51, 
21, 8). Il fut épargné par égard pour sa sœur, sans que l’on connaisse son sort ultérieur.

53  Le moderne Azerbaïdjan.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 81

54  Presque toujours appelé par Cassius Dion ὁ Μῆδος, « le Mède », allié d’Antoine, 
d’abord victorieux des Parthes, il perdit son royaume (Cassius Dion, 49, 44, 2-4), 
se réfugia à Alexandrie auprès d’Octavien après Actium (51, 16, 2). Il reçut en com-
pensation l’Arménie Mineure retirée à Polémon, sur laquelle il régna jusqu’à sa mort 
en 20 av. J.‑C. (54, 9, 2).

55  À laquelle appartenaient l’impératrice Iulia Domna, la femme de Septime Sévère 
et sa sœur Iulia Maesa.

56  Hérodote, 3, 88.

57  Pierre Briant, Histoire de l’Empire perse, Paris, Fayard, 1996, p. 105.

58  Tacite, Annales, 2, 3, 5, évoque un mos externum.

59  Philippe Moreau, Incestus et prohibitae nuptiae. L’inceste à Rome, Paris, Les 
Belles Lettres, 2002, p. 179.

60  OGIS, 406.

61  Tacite, Annales, 2, 42.

62  Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 18, 2, 5 = 53.

63  Tacite, Annales, 6, 31,

64  Cassius Dion, 59, 8, 2.

65  Suétone, Caligula, 16, 9.

66  Cassius Dion, 59, 24, 1.

67  Il n’existe, à notre connaissance, qu’une seule occurrence, le papyrus P. Lond. 3, 
1178, palimpseste comprenant l. 16-31 un passage daté de la septième puissance tri-
bunicienne de Claude (47 apr. J.‑C.), qui mentionne C. Iulius Antiochus et Iulius 
Polemo, respectivement rois de Commagène et du Pont.

68  Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 5, 11, 3 = 461.

69  Hérodote, 1, 32.

70  Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 19, 5, 1 = 276 ; Cassius Dion, 60, 8, 1.

71  Tacite, Annales, 12, 55.

72  Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 18, 5, 4 = 140.

73  Tacite, Annales, 6, 18 : e primoribus Achaeorum. Stemma dans Bernadette 
Puech, « Prosopographie des amis de Plutarque », ANRW, II, 33, 6, 1992, p. 48-52.

74  Sens le plus fréquent à l’époque romaine : Moreau, Incestus, op. cit., p. 214, n. 94, 
par exemple chez Plutarque, Antoine, 9, 3.

75  IG, V, 1, 575, selon la lecture d’Antony J. S. Spawforth, « Balbilla, the Euryclids 
and memorials for a Greek magnate », ABSA, 73, 1978, p. 249-260 et pl. 34-35. 
Maria Laura Astarita, Avidio Cassio, Rome, Edizioni di storia et letteratura, 1983, 
p. 18-19 et stemma p. 32, suppose l’existence d’une troisième fille dont elle fait sans 
preuve formelle une arrière-grand-mère paternelle d’Auidius Cassius.

76  Tacite, Annales, 13, 7.

77  Ibid., 14, 26, 2

78  Cassius Dion, 62, 23 = ELG, 38, p. 421-422 De Boor (1903).

79  Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 2, 18, 9 = 500.

80  Ibid., 3, 4, 2 = 68.



82	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

81  Tacite, Histoires, 5, 1, 4.

82  Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 5, 11, 3 = 460-465.

83  Tacite, Histoires, 2, 81, 2.

84  Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 7, 7, 1-3 = 219-243.

85  Sartre, D’Alexandre à Zénobie, op. cit., p. 814.

86  Suétone, Vespasien, 8, 6.

87  Cassius Dion, 59, 24, 1.

88  Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 19, 9, 1 = 355 ; 20, 7, 1 = 139.

89  Andrea Jördens, Statthalterliche Verwaltung in der römischen Kaiserzeit. Studien 
zum praefectus Aegypti, Historia Einzelschriften 175, Stuttgart, Franz Steiner 
Verlag, 2009, p. 528. On ne sait quelle fut la fin de la carrière de ce personnage, mais 
Sénèque (Questions naturelles, 4, 2, 13) admirait sa culture. Sa petite-fille Balbilla, 
dans son poème gravé sur la jambe du colosse de Memnon à Thèbes, lors de son voyage 
en Haute-Égypte en 130 avec Hadrien et Sabine, le qualifiait de σοφός : Bernand, 
Les inscriptions grecques et latines, op. cit., no 29, p. 86-92.

90  Tacite, Histoires, 2, 25.

91  Il porte le titre de βασιλεύς sur l’une des inscriptions grecques du mausolée de 
son fils Philopappos sur la colline des Muses à Athènes (IG, II/III2, 3451 = CIL III, 
552 = ILS 845, 4), mais quand Tacite, ibid., 2, 25, 2, le qualifie de rex, son père n’a 
pas encore été déposé.

92  CIL XV, 7520. Ce mariage a pu aussi permettre à Balbillus d’être épargné par 
Vespasien après la mort de Néron, dont il avait été l’un des familiers.

93  Claudia Capitolina fut en effet honorée du titre de βασίλισσα sur une inscription 
grecque de Pergame de la fin du règne de Domitien (IGR, IV, 459) après son remariage 
avec le préfet d’Égypte M. Iunius Rufus (Jördens, op. cit., p. 528). Mais Jean Gagé 
(« De Thrasyllus à Balbillus : Tibère contre les rois ; l’“astrologie royale” au service de 
Néron », in « Basiléia ». Les Césars, les rois d’Orient et les « mages », Paris, Les Belles 
Lettres, 1968, p. 84-85) émet l’idée, parce qu’elle n’attribuait pas celui de βασιλεύς 
à son père, qu’elle pouvait tenir ce titre de naissance par sa mère, elle-même prin-
cesse royale de Commagène, sœur d’Antiochos IV, auquel cas Capitolina et son mari 
auraient été cousins germains, chose banale à côté du mariage d’Antiochos IV avec son 
autre sœur Iotapé (VI). Notre stemma reprend cette hypothèse.

94  Voir supra, n. 7 et 89.

95  IG, II/III2, 3450.

96  Flavius Josèphe, Guerre de Judée, 7, 7, 2 = 232.

97  Ibid., 7, 7, 2-3 = 231-243.

98  Diana E. E. Kleiner, The Monument of Philopappos in Athens, Archeologia 30, 
Rome, G. Bretschneider, 1983 ; Étienne, Müller et Prost (dir.), Archéologie his-
torique, op. cit., p. 370-371.

99  IG, II/III2, 3451 = CIL III, 552 = ILS 845.

100  En particulier Marie-Françoise Baslez, « La famille de Philopappos de 
Commagène : un prince entre deux mondes », DHA, 18, 1992, 1, p. 89-101.

101  IG, II/III2, 1764.

102  IG, II/III2, 1759 et 3112.



	 Au cœur du gotha de l’Empir e romain� 83

103  InscrIt XIII, 1, 5 (Fastes d’Ostie).

104  Ce consulat est évoqué sous la statue du mausolée par une pompa inaugurale qui 
probablement n’eut jamais lieu puisque Philopappos fut sans doute consul in absentia, 
donc sans obligation de présence à Rome, ce qui était assez fréquent à l’époque : 
Ronald Syme, « Consulates in absence », JRS, 48, 1958, 1-2, p. 1-9.

105  André Chastagnol, « Adlectio et latus clauus sous le Haut-Empire », Le Sénat 
romain à l’époque impériale, Paris, Les Belles Lettres, 1992, p. 116.

106  Plutarque, Œuvres morales, 46. Propos de table, 1, 10, où Philopappos, qui est 
l’un des convives, est présenté comme un homme du monde cultivé, affable et curieux 
d’esprit. Plutarque lui adresse également le traité 4 (Planude 7), Les moyens de distin-
guer le flatteur d’avec l’ami. Puech, « Prosopographie », art. cit., p. 4870-4873.

107  Baslez, « La famille », art. cit., p. 93-97.

108  John Scheid, Le collège des frères arvales. Étude prosopographique du recrutement 
(69-304), Rome, L’Erma di Bretschneider, 1990, no 89, p. 45-51 et 375-376.

109  Notamment de la célébration des trois sacrifices annuels en l’honneur de la déesse 
et de l’entretien de son bois sacré, près de l’actuelle localité de La Magliana, sur la uia 
Campana et la rive droite du Tibre, à sept ou huit kilomètres en aval de Rome : John 
Scheid, Romulus et ses frères. Le collège des frères arvales, modèle du culte public dans 
la Rome des Empereurs, Rome, BÉFAR 275, 1990, p. 95 et 289.

110  C’est le cas du règne de Trajan, pour lequel nous ne possédons de procès-ver-
baux consistants que pour les années 101, 105, 109, 111 et 117 : John Scheid (dir.), 
Commentarii fratrum arualium qui supersunt. Les copies épigraphiques des protocoles 
annuels de la confrérie arvale (21 av.-304 ap. J.‑C.), Rome, École française de Rome et 
Soprintendenza archeologica di Roma, 1998, no 62-67, p. 177-200.

111  Cassius Dion, 68, 17, 2 = ELG, 50, p. 428 De Boor (1903).

112  Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, 18, 5, 4 = 140.

113  L’inscription d’Ancyre IGR, III, 173 indique à la fois que C. Iulius Alexander 
avait conservé le titre de βασιλεύς et que C. Iulius Seuerus le père, consul suffect 
en 138 ou 139, issu d’une famille princière de Galatie remontant au roi Deiotauros 
défendu par Cicéron et aux rois de Pergame, était son ἀνεψιός.

114  Scheid, Le collège des frères arvales, op. cit. no 67.

115  IG, V, 1, 575, selon la lecture de Spawforth, « Balbilla », art. cit., p. 249-260 
et pl. 34-35.

116  Pausanias, 1, 25, 8.

117  Matthias Steinhart, « Pausanias und das Philopappos-Monument – ein Fall 
von damnatio memoriae ? », Klio, 85, 2003, 1, p. 171-188.

118  Christine Hoët-Van Cauwenberghe, « La fin des princes hellénistiques 
en Achaïe romaine aux Ier et iie siècles apr. J.‑C. », in Stéphane Benoist et Anne 
Daguet-Gagey (dir.), Mémoire et histoire. Les procédures de condamnation dans 
l’Antiquité romaine, Centre régional lorrain d’Histoire, site de Metz, 31, Metz, 
2007, p. 177-180.

119  CIL I2, 2109 = XI, 4930 ; CIL VI, 18 = 30686 ; 1516 ; 2883 ; 9541 ; 18298 ; 18870 ; 
33220 = CIL XI, 7775 ; CIL X, 5656 ; CIL XI, 2325 ; 2441 ; CIL XIII, 1693 ; CIL 
XIV, 2524 ; 3585.

120  IGUR, 124 = IGR, I, 78 = IG, XIV, 997.



84	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

121  Jean Gagé, « Vespasien entre le sérapéum d’Alexandrie et les intrigues de 
Commagène », in « Basiléia », op.  cit., p. 163 et surtout « Les prêtres solaires au 
iiie siècle ap. J.‑C. ; la place des “mages” dans les mystères de Mithra », p. 324-325.

122  CIL VI, 708.

123  CIL VI, 2269 = 32456a = ILS 4330.

124  François Chausson, « Vel Iovi vel Soli : quatre études autour de la Vigna 
Barberini », MEFRA, 107, 1995, 2, p. 661-718.

125  CIL VI, 1027 : dédicace à Septime Sévère, le 4 avril 199.

126  CIL VI, 1603 = ILS 1346 : dédicace au préfet de l’Annone Cl(audius) Iulianus, 
le 20 janvier 201.

127  CIL VI, 2129 : dédicace à la grande vestale Numisia Maximilla, le 13 janvier 201 ; 
CIL VI, 2130 : dédicace à la grande vestale (Hedia) Terentia Flauola, le 4 avril 215, 
sous le nom d’Aurel(ius) Iulius Balbillus, l’ajout du gentilice Aurelius étant dû au nom 
de règne de Caracalla : M. Aurelius Seuerus Antoninus.

128  CIL VI, 2270 = ILS 4331 : dédicace d’Eutyches, affranchi impérial, of(f)icinator 
a statuis, « chef d’atelier de sculpture », le 1er janvier 199.

129  Chausson, « Vel Iovi vel Soli », art. cit., p. 698.

130  Ibid., p. 706.

131  Ibid., p. 703-704.



Mon père ce héros
La mémoire du père dans la politique dynastique 

du duc de Savoie Charles-Emmanuel Ier  1

Stéphane Gal

Le pouvoir isole celui qui l’exerce, c’est bien connu, mais il serait illu-
soire de croire que l’exercice du pouvoir puisse s’affranchir de toute 

influence, en particulier de celle des ascendants, présents dans les pra-
tiques politiques des principautés, où le pouvoir s’inscrit dans un lignage 
et doit s’envisager de manière dynastique plus qu’individuelle. Aux 
xvie et xviie siècles, le prince souverain était constamment contraint 
de se situer par rapport à ceux qui l’avaient précédé, à commencer par 
ses père et grand-père, et par rapport à ceux qui allaient lui succéder. Ce 
positionnement dynastique pouvait devenir obsessionnel, une obsession 
tragique quand il n’y avait pas d’enfant susceptible d’hériter du trône, 
comme ce fut le cas pour le roi de France Henri III (1574-1589), ou un 
extraordinaire défi pour l’ambition princière quand on était le fils d’un 
grand souverain. Mais gare alors au poids de l’héritage pour les descen-
dants frappés d’une sorte de « complexe d’Alexandre2 », ce feu intérieur 
qui les poussait constamment à chercher à égaler, sinon à surpasser, la 
grandeur de leur héros de père.

Charles-Emmanuel  Ier, qui régna de 1580 à 1630, fut le fils d’un 
illustre héros, le duc Emmanuel-Philibert (1553-1580), vainqueur de la 
bataille de Saint-Quentin, en 1557. Lorsque celui-ci disparut, en 1580, 
Charles-Emmanuel n’avait que 18 ans. Le jeune prince se trouva alors 
propulsé à la tête d’un État refondé par son père. Ce fut pour lui un 
formidable enjeu, qui le poussa à explorer la « machine de l’État » ainsi 
léguée, mais aussi à poursuivre l’œuvre paternelle tout en inscrivant sa 
propre marque afin de faire non pas de son mieux, mais encore mieux. 



86	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Menacent alors les tentations de démesure ainsi que les détracteurs, qui 
ne manquèrent jamais d’évaluer l’œuvre du fils à l’aune de celle de son 
père. Dans le cas de Charles-Emmanuel Ier, les échecs, ou prétendus tels, 
du fils furent systématiquement grossis dans la mesure où on les plaça 
toujours au miroir du règne lumineux du père.

On peut parler d’une véritable politique dynastique dans le sens 
où la politique de Charles-Emmanuel Ier s’inscrivit à la suite de celle 
de ses aïeux, dans une constante ascension de la maison de Savoie, en 
quête d’une couronne royale. Or, cette ascension avait été accélérée par 
la refondation du duché de Savoie opérée sous le règne d’Emmanuel-
Philibert. Cette politique dynastique, que d’aucuns ont qualifiée de 
« dynasticisme3 », passait par un long travail de revendications juri-
diques et patrimoniales, ainsi que par une constante exaltation de l’his-
toire et de la place des Savoie en Europe. Au début du xviie siècle, les 
arts et les manifestations publiques étaient investis d’un puissant rôle 
démonstratif et performatif, au point de façonner de nouvelles cultures 
politiques. Le règne de Charles-Emmanuel Ier fut tout à fait exemplaire 
dans ce domaine, car ce prince fut non seulement l’acteur, mais aussi le 
principal artisan de la mise en spectacle de sa gloire. Poète, dessinateur, 
concepteur de ses fêtes : de nombreux écrits de sa main témoignent 
de sa passion pour les arts et les lettres autant que pour les armes. Ils 
demeurent une source exceptionnelle pour saisir la perception par le 
prince de son image et de son rôle politique.

Mon étude propose précisément d’aborder cet aspect, en observant 
le lien établi, par les arts et par les armes, entre Charles-Emmanuel 
et son père, notamment à travers l’évocation et la mémoire d’un évé-
nement précis, celui de la bataille de Saint-Quentin. Cette approche 
permettra de revenir sur un certain manichéisme historiographique, qui 
a toujours opposé une légende noire, attachée à Charles-Emmanuel Ier, 
à la couronne de lauriers tressée à son père. Au-delà, notre approche 
du père et du fils pose la question centrale de la place mémorielle de la 
bataille, perçue comme un acte fondateur, et de son prolongement, plus 
ou moins instrumentalisé, dans l’action politique du prince héritier.



	 Mon pèr e ce héros� 87

Une opposition historiographique  
entre le père et le fils

Le règne de Charles-Emmanuel Ier, duc de Savoie, est aux yeux de l’his-
toriographie française d’hier et d’aujourd’hui marqué par l’ambition et 
la confusion. Cette image est en complète opposition avec celle de son 
père, sage et austère Testa di ferro, selon le surnom qui lui fut attribué4. 
Mais ce fut surtout l’historiographie française qui abusa de la compa-
raison. Ainsi, Charles-Emmanuel est-il souvent présenté comme une 
espèce de fils prodigue, qui aurait dilapidé le capital d’honneur, de 
sagesse et de gloire amassé par son père. La démesure du fils s’opposerait 
à la mesure du père. De fait, l’image historiographique de Charles-
Emmanuel est celle d’une caricature de prince, celle d’un « petit duc » 
obsédé par la guerre, qui foula5 ses peuples plus qu’il ne s’en soucia, 
contrairement à son père, qui restaura paix, stabilité et prospérité par ses 
réformes6. C’est probablement ce qui explique une longue désaffection 
historiographique à l’égard de Charles-Emmanuel, du moins chez 
les auteurs francophones. Ainsi, aucune biographie de ce prince n’est 
jamais parue en français. Il fut définitivement rejeté dans l’ombre de 
son père, à l’image d’une Savoie regardée par la France comme un État 
vassal appréhendé téléologiquement comme un territoire dont le destin 
était de la rejoindre un jour. L’approche est évidemment très différente 
en Italie, au risque d’un excès inverse, qui voit en Charles-Emmanuel 
« le Grand » un précurseur génial et conscient de l’unité italienne.

D’où vient cette légende noire ? L’intervention de Charles-
Emmanuel pendant les guerres de Religion (1588-1601), en particulier 
l’invasion surprise du marquisat de Saluces (1588), le soutien intéressé 
apporté à la Ligue, la candidature malheureuse à la couronne de France, 
ainsi que la fameuse escalade de Genève (1602) furent autant d’événe-
ments interprétés a posteriori comme des signes du ridicule, de la per-
fidie et de la démesure qui auraient habité le duc :

Son fils, prince ambitieux, s’il en est nay en l’Europe depuis cinq cens 
ans, & qui s’est fantasié la monarchie de la Chrestienté, fondée sur la 
mort de ses plus proches alliez sans enfans, que ses magiciens & necro-
manciens luy promettent avec celle de sa Maiesté, que Dieu destourne 
par sa grace : voyant en quatre vingts huict le feu Roy hors de sa capitale, 
l’estimant ruiné, & mesprisant la loy Salique, se persuade incontinent 



88	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

qu’il avoit le plus apparent droit à ceste Couronne : ou pour le moins 
qu’il emporteroit une des meilleures pieces du navire brisé, & que le 
Rosne couleroit sous ses estendars7.

La fin tragique du règne de Charles-Emmanuel, en 1630, assombrie par 
une énième guerre contre la France, contribua à ruiner un peu plus la 
réputation de celui qu’on a pris l’habitude de réduire à l’antonomase 
du « Savoyard ». Richelieu (1585-1642), rejoignant la propagande bour-
bonienne qui s’était déchaînée contre « l’ambitieux duc », trente à qua-
rante ans plus tôt, fut à son égard impitoyable dans ses Mémoires, ce qui 
laissa une trace durable, au point d’infléchir la manière dont l’histoire 
fut ensuite écrite8.

Cependant, au regard du long règne de Charles-Emmanuel Ier (1580-
1630), on s’aperçoit que la politique ducale, prétendument brouillonne, 
suivit invariablement le même cap : celui de l’affirmation dynastique et 
du recouvrement patrimonial. Or, loin de se construire en opposition 
au règne d’Emmanuel-Philibert, cette politique, associée à la haute idée 
que Charles-Emmanuel avait de sa destinée, fut fortement conditionnée 
par le rapport qu’il entretenait avec son père et avec la mémoire de celui-
ci, qui se confondait avec l’épopée glorieuse des guerres d’Italie. Le sou-
venir de ces guerres, avec en acmé la bataille de Saint-Quentin, pieu-
sement entretenu par la lettre et par l’image, devint l’occasion d’une 
exaltation dynastique, une source d’apprentissage de l’art de gouverner 
ainsi qu’un argument de légitimation dans la réalisation du destin pro-
phétique de la maison de Savoie, lequel se résumait à l’infatigable quête 
consistant à grandir et à devenir une maison royale.

Entre mémoire de guerre et mémoire du père :  
la bataille de Saint-Quentin

Au cœur de cette exaltation de la mémoire se situe la bataille de Saint-
Quentin. Celle-ci se déroula en Picardie, le 10  août  1557, jour de la 
Saint-Laurent. Elle mit aux prises les troupes du roi de France Henri II 
(1547-1559), commandées par le connétable Anne de Montmorency (1493-
1567), et celles du roi d’Espagne, Philippe II (1556-1598), menées par le 
duc de Savoie Emmanuel-Philibert. La ville de Saint-Quentin, tenue 



	 Mon pèr e ce héros� 89

par les Français, était alors assiégée par les Espagnols. L’armée conduite 
par Montmorency était un secours qui devait permettre la levée du 
siège. Cependant, la promptitude d’Emmanuel-Philibert fit échouer la 
manœuvre ; ce dernier franchit en effet la Somme, tomba sur l’armée fran-
çaise en marche et la disloqua. La déroute fut totale, la noblesse française 
tuée et capturée en grand nombre, à commencer par le connétable lui-
même. 5000 morts, 6000 prisonniers, presque toute l’artillerie et 70 dra-
peaux tombés aux mains des Espagnols. La cité, privée de tout espoir de 
secours, fut assaillie et prise quelques jours plus tard, le 27 août, en pré-
sence de Philippe II venu assister en personne au triomphe de ses armées. 
La victoire avait été à ce point éclatante qu’elle fut instantanément perçue 
par les vainqueurs, à commencer par le roi d’Espagne, comme un miracle 
obtenu grâce à l’intervention de Laurent, saint et martyr.

On connaît l’importance de cette bataille en Espagne, qui donna 
lieu à l’édification de l’Escurial. Pourtant, le véritable architecte de la 
victoire était bien le duc de Savoie Emmanuel-Philibert qui, grâce à 
cette action magistrale, s’imposa comme un grand homme de guerre 
aux yeux des Français comme des Espagnols. Sa valeur, désormais 
reconnue à l’échelle européenne, lui permit de faire revenir la Savoie 
sur le devant de la scène politique et ainsi d’obtenir la restitution de la 
totalité de ses territoires, jadis confisqués par la France ou convoités par 
l’Espagne. Le traité du Cateau-Cambrésis, signé en 1559, officialisa la 
renaissance des États de Savoie tout en scellant durablement la paix par 
des mariages, notamment entre le duc Emmanuel-Philibert et la sœur 
du roi de France, la duchesse de Berry Marguerite de Valois.

La mémoire de cette bataille ne s’effaça pas en 1580 avec la mort 
d’Emmanuel-Philibert. Bien au contraire, ce fut sous le règne suivant 
que son souvenir fut le plus vivement entretenu, en lien avec la mémoire 
héroïsée du duc défunt. Il existait en effet un lien étroit entre le nouveau 
duc, Charles-Emmanuel  Ier, et cette bataille, le duc se considérant 
comme un enfant des guerres d’Italie. Le mariage de ses parents, conclu 
lors du traité, et la restitution de ses États n’en étaient-ils pas deux 
conséquences majeures ? Il avait été l’enfant improbable et unique d’une 
victoire inattendue, d’une paix que l’on n’espérait plus et du lit de deux 
êtres que l’on considérait alors comme trop âgés pour donner une pos-
térité viable à la maison de Savoie. La duchesse Marguerite avait alors 
36 ans – un âge considérable à l’époque –, et laissait peu d’espoir de 
donner naissance à un premier enfant viable.



90	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Charles-Emmanuel pouvait ainsi penser son règne comme le prolon-
gement naturel de celui d’Emmanuel-Philibert et comme l’aboutissement 
d’une grande œuvre dont la bataille de Saint-Quentin avait amorcé le 
processus. Contrairement à la vision française, dont il est nécessaire ici 
de se départir, le traité du Cateau-Cambrésis n’était pas perçu comme 
un achèvement humiliant, mais comme un commencement glorieux qui, 
en plus des territoires recouvrés au traité, avait enclenché une forme de 
dynamique de restitution territoriale au cours des années qui suivirent, 
ce qui pouvait nourrir l’espoir de l’aboutissement de nouvelles revendi-
cations. C’était un événement merveilleux, considéré comme fondateur 
et annonciateur d’un âge d’or pour la Savoie, avec en point de mire l’ob-
tention d’une couronne royale et la croisade contre les Turcs, rêve qui 
anima Charles-Emmanuel jusqu’à son dernier jour.

Or, le lien entre la mémoire de la bataille fondatrice (qualifiée aussi 
de « journée de saint Laurent ») et celle de l’héroïsme paternel se trouve 
admirablement évoqué dans un grand tableau que commanda Charles-
Emmanuel au début de son règne. Il est particulièrement intéressant 
de constater que ce ne fut pas Emmanuel-Philibert, pourtant principal 
protagoniste de la bataille, mais bien son fils qui chercha à immorta-
liser l’événement par la peinture. Le jeune duc demanda à un artiste 
de renom, le peintre vénitien Jacopo Negretti, dit Palma le Jeune (1548-
1628), de peindre la bataille en grand, développant une culture politique 
nouvelle, qui passait par les arts, laquelle fut une des caractéristiques 
majeures de son règne, en fort contraste avec celui de son père, beaucoup 
plus pragmatique et austère de ce point de vue. Palma le Jeune réalisa 
son tableau entre 1582, date de la commande, et 1585 (ill. 1). Cette huile 
sur toile de 4,81 mètres sur 5,06 mètres rappelle les œuvres réalisées par 
le même artiste dans la salle du grand conseil à Venise, notamment une 
prise de Constantinople par les croisés.

Un inventaire, dressé peu de temps après la mort de Charles-
Emmanuel, en 1631, signale ce tableau dans l’une des salles du château 
ducal de Turin (« salle du jardin et autres9 »). Il n’a pas quitté le palais 
puisqu’il se trouve aujourd’hui encore dans le Palazzo Reale, où il 
occupe le pan d’un des murs du salon des Suisses. Le tableau était donc 
initialement à la vue des courtisans et des ambassadeurs étrangers aux-
quels il pouvait magistralement rappeler la place tenue par les Savoie 
dans l’histoire récente de l’Europe, ainsi que la grandeur de leurs 
vertus, à la fois militaires et politiques. L’inventaire le signale aux côtés 



	 Mon pèr e ce héros� 91

d’un autre tableau de Palma le Jeune, figurant David et Goliath. Cette 
proximité ne devait certainement rien au hasard, la victoire du duc sans 
terre sur le géant français ayant tout du rappel de l’épisode biblique, 
qui inscrivait le destin providentiel des Savoie dans la main de Dieu. 
La dimension mémorielle et politique de la toile ne fait aucun doute. 
Elle aborde en effet l’épisode historique selon une double approche : 
celle de la mémoire d’un passé glorieux que l’on cherchait à immorta-
liser par la puissance de l’art, mais aussi celle d’un futur à bâtir sur les 
fondations solides de la victoire et de l’héroïsme paternel.

Notons que dans le tableau de Turin, la bataille et la prise de la 
ville sont confondues en un seul et même instant. On y voit le duc au 

Ill. 1.  Jacoppo Negretti, dit Palma le Jeune, La Bataille de Saint-Quentin, 
vers 1585, Palazzo Reale, Turin



92	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

premier plan à droite, en commandant suprême, au moment de l’assaut 
final de la ville. La palette chromatique est composée d’une dominante 
de rouge et de blanc, couleurs de la Savoie, ainsi que de jaune et de bleu, 
qui évoquent les armes de Turin et celles d’Emmanuel-Philibert, comme 
le montrent son baudrier et le harnachement de son cheval. Le thème 
héroïque visait bien sûr à exalter la victoire d’Emmanuel-Philibert, 
chef de guerre, tel un David savoyard écrasant le Goliath français. Il est 
plus étonnant de constater l’absence du roi d’Espagne pour le compte 
duquel se battait pourtant le duc. En effet, quoique présent personnel-
lement lors de la prise de la ville, le 27 août, le Roi Catholique n’a pas été 
représenté sur le tableau. Il en fut de même du comte d’Egmont, dont 
la cavalerie, aux dires d’Emmanuel-Philibert, avait pourtant joué un 
rôle décisif dans la victoire10. Même les symboles espagnols les plus ordi-
naires, comme les drapeaux, sont quasi absents, à l’exception de cette 
pâle croix de saint André, qui apparaît discrètement en arrière-plan. Il 
s’agissait donc bien de montrer que le seul et véritable héros de la bataille 
était le duc de Savoie, occultant tous les autres princes, tandis que la vic-
toire apparaissait comme un triomphe exclusivement savoyard. Telle que 
peinte par Palma le Jeune, et donc perçue par Charles-Emmanuel, cette 
toile représentait également l’énonciation d’un programme politique 
visant le futur. Il s’agissait d’évoquer la marche dynastique de la maison 
de Savoie, dont le destin était providentiellement royal, tout comme 
l’avait été celui du jeune David, dont le duel ordalique contre le géant 
philistin amorçait le dévoilement progressif de son élection divine.

Par ailleurs, l’artiste a fait figurer des montagnes en arrière-fond. On 
peut s’étonner de leur présence ici, d’autant que, au vu de leurs lignes de 
crêtes, soulignées par la découpe des nuages qui les surplombent, elles 
semblent moins évoquer le réalisme d’un improbable relief picard que 
les territoires montagneux des ducs de Savoie. Il s’agirait de voir dans 
ce relief accentué artificiellement, et quasi alpin, une allusion aux terri-
toires effectivement montagneux des États des ducs de Savoie. On serait 
ainsi en présence d’un artifice courant dans la peinture, consistant à 
concentrer plusieurs événements en un seul, à savoir – outre la bataille 
elle-même et la prise de la ville – le traité du Cateau-Cambrésis et ses 
conséquences principales, soit la restitution officielle des terres confis-
quées par la France à la Savoie. Les montagnes serviraient à rappeler que 
la victoire de Saint-Quentin a rendu ses territoires (caractérisés par leur 
relief) au duc de Savoie.



	 Mon pèr e ce héros� 93

Dans cette lecture politique à plusieurs niveaux, qui dévoile l’avenir 
autant qu’elle évoque le passé, on pourrait également déceler une autre 
allusion, à une autre ville, une cité encore à prendre dans les années 1580, 
et qui devint même une des obsessions de Charles-Emmanuel : celle de 
Genève. La cité hérétique, dans laquelle le duc cherchait précisément à 
entrer dans les années 1580, au moment de la réalisation du tableau, et 
qu’il tenta vainement de prendre par escalade en 1602, serait ici comme 
prise virtuellement.

La politique mémorielle liée à Saint-Quentin avait été amorcée dès le 
règne d’Emmanuel-Philibert. S’il n’y eut pas d’Escurial savoyard, une cha-
pelle dédiée à saint Laurent, le patron de la victoire, fut néanmoins édifiée 
par Emmanuel-Philibert à Turin, au cœur de la nouvelle capitale de l’État 
savoyard, dès les années 1560. Le 10 août, la fête patronale du saint martyr 
fut désormais célébrée comme le souvenir du retour de la paix, de la res-
titution des États et du mariage avec la princesse Marguerite. En 1572, 
Charles-Emmanuel, qui n’avait que 10 ans, participa aux festivités aux 
côtés d’Emmanuel-Philibert. Charles-Emmanuel, ainsi sensibilisé par son 
père, put à son tour perpétuer scrupuleusement ce souvenir en cherchant 
à être physiquement présent à Turin lors de la fête annuelle du 10 août. 
On le remarque à plusieurs reprises au cours de son règne, en 1582 ou en 
1602. Alors qu’il était absent de sa capitale, il choisit de rentrer à Turin 
pour assister aux festivités commémoratives qui devaient s’y dérouler.

Par la suite, Charles-Emmanuel donna une ampleur supplémentaire 
à cette évocation mémorielle, en y associant explicitement la mémoire 
de son père ainsi que la célébration de son alliance avec l’Espagne. Lors 
de son retour sur ses terres, après son mariage en Espagne avec l’infante 
Catherine Michèle, en 1585, il décida de faire son entrée solennelle à 
Turin, précisément le 10 août. Il s’agissait pour lui d’associer l’histoire 
de ses États et de son père à celle qu’il était lui-même en train d’écrire. 
C’était par ailleurs souligner un lien supplémentaire entre les maisons 
d’Espagne et de Savoie, lesquelles se retrouvaient unies mystiquement 
par la célébration de ce saint martyr tout particulièrement vénéré par 
le père de sa femme, le roi Philippe II11. Cette occurrence n’échappa 
d’ailleurs pas au Roi Catholique qui la souligna explicitement dans une 
lettre adressée à sa fille12.

La fête du 10 août 1585 avait été à la hauteur de l’événement. Le jour 
dit, le déploiement de nombreuses troupes rangées en bataille, avec avant-
garde et arrière-garde, pouvait d’ailleurs évoquer l’armée commandée 



94	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

par Emmanuel-Philibert le jour de la bataille originelle. Le duc Charles-
Emmanuel fit son entrée à cheval salué par d’innombrables décharges 
d’arquebuses et par deux cents coups de canon tirés de la puissante 
citadelle édifiée par son père et dont la chapelle avait été consacrée à 
saint Laurent. Sous les cris de « Vive Savoie », le duc et la duchesse fran-
chirent des arcs de triomphe qui reprenaient les devises d’Emmanuel-
Philibert, en particulier la plus célèbre d’entre elles : Reconduntur 
non retunduntur, qui signifiait que, bien que ses armes fussent « ren-
gainées », elles n’étaient point « émoussées », autrement dit que si le duc 
voulait la paix, il savait aussi se tenir prêt à faire la guerre. L’entrée solen-
nelle réalisait une sorte d’association quasi fusionnelle entre Emmanuel-
Philibert et Charles-Emmanuel, entre l’Espagne et la Savoie, entre la 
célébration du mariage et celle de la victoire de 1557, le tout sous le haut 
patronage du saint protecteur commun, saint Laurent. Ainsi la victoire 
du père devenait-elle celle du fils. Par la suite, Charles-Emmanuel, s’ins-
pirant de la devise de son père, choisit une autre formule : nec recon-
duntur nec retunduntur, que l’on pourrait traduire par « ni rangées ni 
émoussées », pour rendre compte à la fois de sa proximité avec la poli-
tique paternelle, établie par les armes, mais aussi de l’affirmation de son 
propre style, à travers une politique plus belliqueuse.

Les objets de la mémoire :  
des reliques martiales

Charles-Emmanuel eut également le souci d’immortaliser le triomphe 
de cette bataille grâce à des objets qui devaient compléter la panoplie 
mémorielle. Ainsi, il fit confectionner un recueil manuscrit dans le but 
de rassembler en deux volumes les peintures aquarellées des 70 dra-
peaux, bannières et cornettes pris le jour de la bataille aux Français. Le 
premier volume fut complété par un second, reprenant les trophées de 
la bataille de Gravelines (1558), soit un total de 124 drapeaux pris aux 
Français (ill. 213). Ce recueil constitue un véritable album du triomphe 
de la Savoie à travers un extraordinaire déploiement de couleurs et de 
formes. Ainsi fixé par la peinture, chaque trophée devait échapper au 
temps, qui altère les étoffes et leurs couleurs, pour constituer une véri-
table relique immortalisant la victoire savoyarde.



Ill. 2.  Drapeaux pris aux Français, aquarelles, « Stendardi, Guidoni, cornete et bandiere 
o insegne guadagnate dal ser.mo sig.r il signor Emmanuel Filiberto duca di Savoia,  

Principe di Piemonte Invittiss. o etc. nella giornata di S. Lorenzo, presa di S. Quintino et 
battaglia di Gravellines, contra Francesi », ASTo, Biblioteca Antica, mazzo 1 et 2 Jb. I 8/9



96	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

La fascination de Charles-Emmanuel pour son père et pour la 
période des guerres d’Italie se voit aussi à son souci d’acquérir des 
objets prestigieux, témoins de l’héroïsme censé caractériser les batailles 
livrées pendant cette période. Charles-Emmanuel demanda par exemple 
à son beau-père, le roi Philippe II, qu’il lui offrît l’épée que portait 
François Ier, le grand-père de Charles-Emmanuel, à la bataille de Pavie 
(1525). Ce fut apparemment sans succès. Il se mit par ailleurs en quête 
d’une autre épée, celle du chevalier Bayard, qui était l’arme du héros par 
excellence des guerres d’Italie. Il la recherchait afin d’orner sa grande 
galerie de Turin, où trônaient déjà plusieurs armes et armures, dont 
celles de son père :

[…] le priant de lui en faire présent, & qu’il la chérirait comme chose très 
précieuse, ajoutant pour l’honneur du Chevalier : Que parmi le conten-
tement qu’il aurait de voir cette pièce au lieu plus digne de sa galerie, il 
était déplaisant de quoi elle ne serait en si bonnes mains que celles de son 
premier maître14.

L’épée resta introuvable et il fallut se contenter de la masse d’armes 
du grand chevalier. C’était déjà beaucoup. Il en fit l’acquisition grâce 
aux bons soins d’un gentilhomme dauphinois, Charles du Mottet, avec 
lequel il entretenait des relations amicales15. L’importance accordée à ces 
objets du passé se manifesta également à travers l’attention que le duc 
porta à leur transmission par héritage. Dans un ajout à son testament 
de 1605, Charles-Emmanuel tint à préciser de sa main qu’il transmettait 
les armes de son père, de glorieuse mémoire, et une partie des siennes, à 
deux de ses fils, en premier lieu à Victor-Amédée, appelé à lui succéder, 
et au prince Emmanuel-Philibert16.

Armes, armures et trophées : ces objets martiaux que le duc, comme 
d’autres princes de son temps, rassemblait patiemment en collection 
dans la galerie de son palais de Turin n’étaient pas de simples ornements 
destinés à satisfaire la fièvre compulsive du collectionneur. Ils faisaient 
mémoire des hauts faits qui s’étaient accomplis à travers eux et grâce 
à eux. Plus encore, la forte charge symbolique dont on les investissait 
exigeait qu’on les conservât presque comme des objets religieux, telles 
des reliques : « au lieu plus digne de ma galerie17 », écrivait le duc. Cette 
forte charge symbolique dont on les investissait semblait les faire agir 
comme autant de reliques martiales susceptibles d’influencer le présent. 



	 Mon pèr e ce héros� 97

La formule n’est pas exagérée, d’autant que les Savoie détenaient dans 
leur collection, à la première place de toutes leurs armes, une relique 
proprement dite. Il s’agissait de l’épée censée avoir appartenu à saint 
Maurice, le guerrier martyr des Alpes et le protecteur de la maison de 
Savoie. Au-delà de la mort, l’« énergie » (virtus) irradiant des armes 
d’un héros était en mesure d’investir leurs nouveaux détenteurs et de les 
aider à triompher dans l’honneur, comme jadis elles avaient fait la répu-
tation de leur « premier maître », saint Maurice, Bayard ou Emmanuel-
Philibert, ainsi que l’écrivait Charles-Emmanuel dans une lettre au 
sieur du Mottet.

Dans cet esprit d’exaltation de la mémoire du père, il faut men-
tionner la luxueuse édition de la vie d’Emmanuel-Philibert imprimée à 
Turin en 159618. Y figure un magnifique frontispice du graveur flamand 
Johan Sadeler (v.  1550-1600) reprenant les maximes d’Emmanuel-
Philibert et, au centre, son portrait dans une composition qui rap-
pelait celle des arcs de triomphe construits lors de l’entrée solennelle de 
Charles-Emmanuel à Turin en 158519. L’histoire officielle du père était 
aussi celle de la dynastie des Savoie dont Charles-Emmanuel fit un véri-
table programme artistique et politique au cours de son règne. Ainsi 
en était-il à travers les fêtes qu’il donna à Turin ainsi que dans le pro-
gramme décoratif de la grande galerie qu’il fit édifier dans sa capitale. 
La réalisation en fut confiée à l’Italien Federico Zuccaro (v. 1540-1609) à 
partir de thèmes supervisés, sinon conçus, par le duc lui-même, comme 
en témoignent les dessins qu’il réalisa de sa main. Il s’agissait d’une 
galerie de portraits qui mettait en scène les princes de Savoie et leurs 
territoires en un véritable « théâtre de mémoire », auquel s’ajoutaient 
quelque huit cents tableaux de maîtres anciens et modernes, ainsi que 
des objets insolites et autres curiosités naturelles censés condenser en 
un seul lieu l’univers et son histoire20. La Galleria Grande de Charles-
Emmanuel était conçue pour être comme un résumé de l’ensemble de 
la Création mise à la portée du prince. Elle prétendait démontrer la 
maîtrise du duc sur toute chose, sur les hommes et la nature, ainsi que 
sur l’espace et le temps ; elle donnait un sens à l’histoire de la dynastie 
et affichait le spectacle permanent de sa grandeur aux yeux de toute 
l’Europe. La mémoire d’Emmanuel-Philibert, confondue avec le sou-
venir des guerres d’Italie et de tout le système de référence qui leur 
était attaché, devint un argument supplémentaire destiné à légitimer le 
destin extraordinaire de l’État savoyard.



98	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

L’affirmation d’une destinée providentielle  
du duc et de la Savoie

Outre la mise en œuvre d’une politique du souvenir à travers les éléments 
artistiques ou littéraires, la période des guerres d’Italie et le triomphe 
final d’Emmanuel-Philibert furent vécus par Charles-Emmanuel  Ier 
comme un formidable didacticiel politique et militaire. Plusieurs leçons 
magistrales furent en effet tirées de la période des guerres d’Italie qui 
devint une source d’apprentissage de l’art du gouvernement pour les 
princes du second xvie siècle, et ceci d’une manière particulièrement 
poussée chez Charles-Emmanuel. Sans même recourir à l’œuvre théo-
rique d’un Guichardin et d’un Machiavel, la leçon la plus évidente qui 
s’imposait à l’issue des guerres d’Italie était que si la guerre était capable 
de tout prendre à un prince (en l’occurrence le duc de Savoie Charles III, 
qui avait perdu ses États, confisqués par François Ier), la guerre pouvait 
aussi tout lui restituer, et même davantage, comme le démontraient la 
bataille de Saint-Quentin et les résultats obtenus au traité du Cateau-
Cambrésis. La magie de la guerre pouvait rendre possible même le plus 
improbable ; elle était le miracle où se voyait en toute lumière la main de 
Dieu, c’est-à-dire sa bénédiction pour la maison du vainqueur et l’in-
fléchissement de l’histoire dans un sens providentiel. Comme son père 
avait recouvré ses États, Charles-Emmanuel serait celui qui les agran-
dirait en poursuivant l’œuvre paternelle. Aujourd’hui duc, demain roi : 
la guerre, source de miracle politique, était le cadre privilégié à l’accom-
plissement de cette métamorphose ; ce qui explique l’insistance que mit 
Charles-Emmanuel à exister par la guerre, y compris en s’en prenant à 
des États plus forts que les siens, en l’occurrence la France et l’Espagne.

La référence à un ascendant héroïque lié aux guerres d’Italie fut 
également utilisée par Charles-Emmanuel comme un argument en 
faveur de sa candidature au trône de France, lors des États généraux 
de la Ligue, en 1593. Un discours manuscrit, couché dans un cahier de 
152 folios, destiné aux délégués des États, en développait le thème dès 
1592 sous le titre Discours libre et non passionné à Messieurs des États 
généraux de la France sur l’élection d’un Roi très chrétien en la per-
sonne du duc Charles-Emmanuel I. Le texte était signé par un certain 
G. D. R., un gentilhomme champenois non identifié à ce jour, et qui 
fut peut-être fictif afin de donner plus d’objectivité et de poids à l’ar-
gumentaire savoyard21. Le duc, petit-fils de François Ier, s’y présentait 



	 Mon pèr e ce héros� 99

comme l’héritier du grand roi, par le sang et par la vertu. Il pouvait se 
dire « tout français », parce qu’outre son ascendant valois par sa mère, il 
était dans l’âme un vrai chevalier, un gentilhomme, et un mâle fécond, 
comme pouvaient l’être tous les grands monarques. Les Français avaient 
donc tout intérêt à élire le duc roi. Non seulement ils récupéreraient à 
bon compte leur marquisat de Saluces, mais, grâce au rattachement du 
Piémont à la couronne de France, ils retrouveraient l’assise qu’ils avaient 
jadis en Italie, quitte à reprendre la lutte contre l’Espagne pour arrondir 
leurs possessions en y agrégeant le Milanais. Élire Charles-Emmanuel 
roi, c’était renouer avec la période glorieuse de François Ier, grand-père 
de Charles-Emmanuel et, à plus d’un titre, son modèle politique.

Le discours cherchait à montrer que les deux couronnes étaient 
liées par le sang et par un destin commun. La vocation universelle de 
la France ne pouvait se réaliser que par le croisement de son destin avec 
celui de la Savoie et de son duc. Ce thème fut par ailleurs développé sous 
la plume du jésuite Pierre Monod qui milita, quelque vingt années plus 
tard, en faveur d’une alliance entre les deux couronnes par le mariage de 
Chrétienne de France avec le prince de Savoie Victor-Amédée, en 1619. 
Si l’argumentaire savoyard en faveur de la couronne de France ne fut pas 
entendu, il reflétait néanmoins la vision que le duc avait de son règne. 
La Providence l’avait désigné pour accomplir les plus grandes choses, à 
commencer par la transformation de sa couronne de duc en couronne 
de roi : « né par miracle », il se croyait né pour le miracle. La guerre, 
reproduisant la geste de son père et de son grand-père, ainsi que celle de 
tous ses glorieux aïeux, y compris le plus légendaire d’entre eux, le Saxon 
Bérol ou Berold, chanté par La Savoysiade d’Honoré d’Urfé (1567-1625), 
avait cette capacité extraordinaire à produire le miracle attendu. Berold 
était, selon la légende, le premier à avoir fait la conquête du Marquisat 
de Saluces et à avoir vaincu dans le Marquisat de Suse, le jour de la 
Saint-Laurent, comme le rappelait un programme iconographique en 
douze chapitres prévu pour le salon du château de Turin en 160922.

L’historiographie a voulu opposer Emmanuel-Philibert et Charles-
Emmanuel, le père et le fils, en les présentant comme deux visages 
opposés des arts de gouverner. En réalité, les deux furent beaucoup plus 
proches qu’on ne l’a écrit. Et ceci d’abord par la volonté de Charles-
Emmanuel qui ne fit que prolonger la politique amorcée par son père. 



100	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Cette politique était celle du pragmatisme, du recouvrement du patri-
moine de la dynastie, notamment par la conquête du marquisat de 
Saluces et du Montferrat, par l’affirmation obstinée d’une souve-
raineté pleine et entière, y compris contre les plus grandes puissances du 
temps. Cette affirmation passait par la poursuite des ambitions royales 
de la maison de Savoie, ambitions que Charles-Emmanuel porta à leur 
sommet, ouvrant la voie à une politique revendicative et belliqueuse 
des Savoie qui se poursuivit jusqu’au xixe siècle. La place que tint la 
bataille de Saint-Quentin dans l’idéologie des Savoie, comme le montre 
de manière éclatante le grand tableau de Palma le Jeune commandé par 
Charles-Emmanuel, permet de comprendre le lien mémoriel et quasi 
fusionnel qui unissait le fils au père, ce héros. Pour Charles-Emmanuel, 
le modèle paternel se confondit avec l’épopée des guerres d’Italie, 
épopée qu’il chercha à faire revivre en sa personne à travers ses propres 
guerres. Même s’il n’eut jamais l’heur de remporter une telle victoire au 
cours de ses nombreuses guerres, le destin prophétique qui était attaché 
à cette bataille, mère de toutes les batailles des Savoie, fit partie inté-
grante du programme politique qu’il déploya au cours de son règne. Il 
avait à achever l’histoire que son père avait si glorieusement amorcée. 
Son but ultime, qu’il poursuivit avec la plus grande constance, fut de 
révéler aux yeux du monde sa nature royale, laquelle devait s’imposer 
par le sens de l’histoire providentielle qui guidait la maison de Savoie 
depuis les origines. Les guerres d’Italie et l’héroïsme du père, dont le 
souvenir fut habilement entretenu, servirent de leviers, voire de matrice, 
à l’accomplissement et à la légitimation de cette politique.

1  Cet article reprend certains éléments tirés de mon essai biographique sur ce duc. 
Voir Stéphane Gal, Charles-Emmanuel de Savoie. La politique du précipice, Paris, 
Payot, 2012, 558 pages.

2  C’est la formule qu’utilise Arlette Jouanna pour qualifier le poids de l’héritage 
familial, lié à la réputation et à l’honneur, au sein de la noblesse du xvie siècle : Arlette 
Jouanna, Le Devoir de révolte. La noblesse française et la gestation de l’État moderne 
(1559-1661), Paris, Fayard, 1989, p. 48.

3  Toby Osborne, Dynasty and Diplomacy in the Court of Savoy, Political Culture 
and the Thirty Year’s War, Cambridge, Cambridge University Press, 2002, p. 28.

4  Carlo Moriondo, Testa di Ferro Vita di Emanuele Filiberto di Savoia, Turin, Utet, 
2007, passim. Voir également la biographie que lui a consacrée Pierpaolo Merlin, 
Emanuele Filiberto. Un principe tra il Piemonte e l’Europa, Turin, Società Editrice 
Internazionale, 1995, passim.



	 Mon pèr e ce héros� 101

5  Dans le sens ancien d’« accabler », d’« opprimer », de « fouler aux pieds ».

6  Roger Devos et Bernard Grosperrin, La Savoie de la Réforme à la Révolution 
française, Rennes, Ouest-France, 1985, p. 81.

7  Première Savoysiene, s.l.n.d., probablement vers 1600, p. 8.

8  Ces aspects sont plus longuement évoqués dans mon article intitulé « Charles-
Emmanuel Ier ou les flétrissures du prince : la perception par la France du duc de Savoie 
et de ses “ambitions” (fin xvie-début xviie siècle) », in Laurent Perrillat (dir.), 
La Savoie et ses voisins dans l’histoire de l’Europe, Actes du 43e Congrès des sociétés 
savantes de Savoie, Annecy (11-12 septembre 2010), Annecy, Académie florimontane, 
Académie salésienne, Amis du Vieil Annecy, 2010, p. 109-121.

9  Giovanni Romano (dir.), Le Collezioni di Carlo Emanuele I di Savoia, Turin, Arte 
in Piemonte no 9, Fondazione CRT, Cassa di risparmio di Torino, 1995, p. 253.

10  Merlin, Emanuele Filiberto, op. cit., p. 72.

11  Franca Varallo, Il duca e la Corte I. Cerimonie al tempo di Carlo Emanuele I di 
Savoia, Turin-Chambéry, Cahier de civilisation alpine 11, 1991, p. 105, p. 112.

12  Cartas de Felipe II a sus hijas, Madrid, Edicion a cargo de Fernando J. Bouza 
Alvarez, 1988, p. 127.

13  Ce recueil est conservé aux archives d’État de Turin ; il en existe une copie en 
France, au musée de l’Armée aux Invalides : « Stendardi, Guidoni, cornete et bandiere 
o insegne guadagnate dal ser.mo sig.r il signor Emmanuel Filiberto duca di Savoia, 
Principe di Piemonte Invittiss. o etc. nella giornata di S. Lorenzo, presa di S. Quintino 
et battaglia di Gravellines, contra Francesi », Archivio di Stato di Torino (désormais 
ASTo), Biblioteca Antica, mazzo 1 et 2 Jb. I 8/9.

14  Cité par Claude Expilly, Supplément à l’ histoire du Chevalier Bayard par 
Me Claude Expilly, conseiller du roy en son conseil d’estat, & President au parlement de 
Grenoble reveu & augmenté sur ses memoires, Grenoble, Jean Nicolas, 1650, p. 462-463.

15  Cette masse d’armes serait celle conservée aujourd’hui encore dans les collections 
de l’Armeria Reale de Turin.

16  ASTo, Corte, testamenti, mazzo 4, fasc. 11.

17  Expilly, Supplément à l’histoire, op. cit., p. 462-463.

18  Giovanni Tonso, De Vita Emmanuelis Philiberti Allobrogum Ducis et 
Subalpinorum Principis libri duo, Turin, Domenico Tarino, 1596.

19  Le portrait du père était également présent dans la grande galerie de peinture que 
Charles-Emmanuel se fit aménager à Turin. Charles-Emmanuel Ier voulait consacrer 
un monument équestre, taillé dans le marbre, à son père. Il tenta de l’obtenir par 
l’intervention du sculpteur Giambologna (1529-1608), en vain. Ce fut à partir d’un 
modèle envoyé par un élève du grand sculpteur, Pietro Tacca (1577-1640), qu’Andrea 
Rivalta sculpta le cheval dans le marbre en 1619. Federico Vanello fit la figure du sou-
verain en bronze. Le reste ne fut terminé qu’en 1663. Mais, entre-temps, on avait pré-
féré les traits de Victor-Amédée Ier à ceux d’Emmanuel-Philibert.

20  Romano (dir.), Le Collezioni, op. cit., p. 218.

21  ASTo, Materie Politiche per rapporto all’estero, Negoziazioni con Francia, Francia, 
Mazzo 5, no 17.

22  Romano (dir.), Le Collezioni, op. cit., p. 262.





État et cultures familiales
Les généalogies politiques  

de la noblesse d’Auvergne au xviie siècle

Anne-Valérie Solignat

L’histoire des parentés est aujourd’hui au cœur des études sociales et 
politiques des élites1. Elle prend notamment sens autour du dévelop-

pement du concept de la maison noble2, emprunté par les historiens aux 
anthropologues. Cependant, la compréhension des réseaux de parenté 
est essentiellement appréhendée à travers son acceptation contempo-
raine : la parenté d’un individu doit permettre de le replacer dans une 
série de stratégies d’alliances et dans la logique de la transmission du 
patrimoine. La mise en exergue des relations de parenté d’ego est éga-
lement comprise comme un moyen parmi d’autres pour saisir ses incli-
nations politiques, qui seraient potentiellement influencées par son 
intégration dans des réseaux de cousinage. En ce sens, la proximité du 
vécu entre parents contemporains prime sur l’éloignement généalogique 
avec une parenté verticale, celle des pères et des aïeux. Les notions de 
« proche » et de « lointain » ne sont utilisées que pour spécifier les rela-
tions entre groupes de parentés vivants et non pour comprendre le poids 
des pesanteurs généalogiques. Un ancêtre est ainsi toujours classé parmi 
les membres « éloignés » de la parenté, parmi ceux qui seraient les moins 
influents. La figure ancestrale ne trouve guère sa place dans une réflexion 
construite à partir de l’étude des clientèles, puisque la formation du lien 
autour du don et du contre-don ne peut intervenir qu’entre vivants.

Dans ce contexte, la question de la profondeur généalogique est 
souvent abordée pour interpréter les diverses formes de l’alliance car 
une proximité généalogique entre deux candidats au mariage valait pour 
interdiction de parenté. La nécessité de l’exogamie rendait impérative 
une conscience minimale de son extraction. Pourtant, l’individualisation 



104	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

des ancêtres, anciens ou immédiats, peut être utile pour appréhender la 
construction d’une identité lignagère3. La revendication d’une filiation 
avec un ou plusieurs ancêtres pouvait servir de preuve de noblesse, en 
démontrant concrètement l’antiquité de la domination d’une famille. 
Elle entrait dans la constitution d’une altérité familiale qui, à travers ses 
prédécesseurs feus de bonne mémoire, pouvait faire d’eux des exempla, 
aptes à fournir des modèles de vie pour leur descendance.

Deux histoires familiales rédigées au cours du xviie  siècle per-
mettent d’entrevoir la manière dont certaines familles de la haute 
noblesse auvergnate concevaient la place de l’ancêtre dans la formation 
de leur identité lignagère, en donnant à voir leur histoire familiale, réé-
crite à l’aune d’une apologie du lignage reconnue et assumée. L’ Histoire 
de la maison de Polignac, rédigée vers 1625 par Gaspard Chabron4, et le 
Panégyrique de M. de Montboissier, formé de deux discours prononcés 
à l’audience de la sénéchaussée de Clermont le 2 septembre 1683, pour 
la réception de Guillaume-Michel de Beaufort-Canillac, marquis de 
Pont-du-Château, comme sénéchal d’Auvergne5. Pour être différents, 
ces textes appartiennent au genre littéraire des généalogies familiales en 
vogue dans la noblesse au xviie siècle6. Cet état des lieux de l’identité 
lignagère, qui se posait comme une redéfinition de l’appartenance au 
second ordre, avait été rendu nécessaire par les bouleversements des 
guerres de Religion, mais aussi par la politique de restructuration de la 
noblesse auvergnate entreprise par Richelieu, poursuivie par les enquêtes 
de noblesse de Colbert en 1666 et achevée brutalement par l’épreuve des 
Grands Jours d’Auvergne de 1665. La finalité de ces panégyriques fami-
liaux était de refonder la légitimité du pouvoir local de la noblesse dans le 
contexte de la montée en puissance de l’État absolu, mais aussi de redé-
finir leur identité nobiliaire dans le cadre des nouveaux critères imposés 
par Louis XIV. L’étude de ces écrits privés donne ainsi l’occasion de s’in-
terroger, une dernière fois avant leur disparition, sur les diverses défini-
tions et sur les preuves de la noblesse qui ont prévalu dans le droit et dans 
la pratique avant l’unification provoquée par la réformation colbertienne.

L’analyse comparée de ces histoires généalogiques permet d’apprécier 
la création d’une identité noble variable selon les familles. Cette spécificité 
identitaire, qui déclinait à l’infini les codes de la noblesse, dépendait en 
partie de la personnification des ancêtres lignagers. Alors même que les 
Polignac et les Montboissier-Beaufort-Canillac appartenaient au même 
univers culturel de la haute noblesse auvergnate, ils adaptèrent à leur 



	 État et cultur es fa miliales� 105

manière une distinction en perpétuelle mutation. Possessionnées dans 
les espaces septentrionaux de l’Auvergne et du Velay, les deux maisons 
faisaient partie du cercle très réduit des familles provinciales issues de 
lignages carolingiens aquitains. Les vicomtes de Polignac et les marquis 
de Canillac disposaient de fiefs de dignité féodaux et non créés ex nihilo 
par l’autorité royale7. Les deux familles étaient en outre liées par une poli-
tique d’alliances matrimoniales nouée dès leurs origines8. Pourtant, elles 
construisirent des histoires familiales distinctes, ne légitimant pas leur 
domination territoriale de la même manière, tout en usant des mêmes 
ressorts pour prouver leur grandeur : l’ancêtre et les « lieux de mémoire » 
lignagers. L’imaginaire de la noblesse formait un système cohérent mais 
aussi capable, en maniant l’identité collective et ses variantes individuelles, 
de prendre des formes mouvantes. Il fallait confirmer, au mieux, les pré-
tentions de chaque maison à exercer son pouvoir sur un espace donné.

La chronologie des deux documents évoque le contexte de redéfi-
nition de la noblesse entre le début du règne de Louis XIII et l’apogée 
de celui de Louis XIV. Rédigée vers 1625, l’Histoire de la maison de 
Polignac fut commandée par le vicomte Gaspard-Armand lorsqu’il dut 
faire face à la reprise en main du pouvoir régional par l’autorité royale. 
La  politique de Richelieu remettait en cause une forme d’adminis-
tration instaurée en Auvergne et en Velay à la fin du xve siècle, laquelle 
laissait une certaine autonomie à la noblesse provinciale. À l’échelon 
de l’autorité locale, elle ébranla l’organisation traditionnelle des pou-
voirs provinciaux fondée, depuis le xiie siècle, sur le partage, houleux 
mais finalement équilibré, entre le vicomte, l’évêque et le consulat du 
Puy. L’autorité monarchique tenta de briser la position hégémonique des 
Polignac en menant une campagne de dénigrement, pour justifier leur 
incapacité à détenir le gouvernement de la ville du Puy, en raison de la 
cruauté qu’ils imposaient aux habitants du Velay et à l’évêque du Puy9.

Attaqués sur leurs terres, les Polignac choisirent de redéfinir la 
portée de leur pouvoir sur le Velay, en affirmant l’antériorité de leur pré-
sence sur celle du roi. Ils exaltèrent quelques ancêtres mythiques comme 
témoignage mémoriel de leur suprématie. Il s’agissait de faire d’eux les 
fondateurs du Velay et de dissoudre l’histoire de la province dans la 
leur. L’Histoire de la maison de Polignac démontrait la toute-puissance 
éternelle des vicomtes sans justifier des mauvais choix politiques récents 
pendant la Ligue. Au contraire, la fidélité irréprochable des Polignac 
envers le roi n’était pas mise en cause. Le mythe des origines divines 



106	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

des Polignac servait à démontrer que leur noblesse immémoriale les 
plaçait directement sous l’obéissance de Dieu, sans rendre de compte à 
personne, pas même au roi. Les vicomtes voulaient asseoir leur droit à 
régner en « rois des Montagnes d’Auvergne ». Destinée aux habitants 
des possessions des vicomtes et de ceux du Puy, l’Histoire de la maison 
de Polignac s’apparentait davantage au manifeste politique princier qu’à 
une simple histoire généalogique10.

Le Panégyrique de M. de Montboissier ne connut pas une semblable 
postérité. Conservé aux archives départementales du Puy-de-Dôme 
dans le fonds de la famille de Montboissier-Beaufort-Canillac11, il s’agit 
du seul exemplaire connu de la transcription du discours prononcé 
lors de l’investiture de Guillaume de Montboissier-Beaufort-Canillac, 
marquis de Pont-du-Château, en tant que sénéchal d’Auvergne, le 2 sep-
tembre 1683. Le but poursuivi était différent de celui de l’Histoire de 
Polignac. Il s’agissait, pour les Montboissier-Beaufort-Canillac, d’ef-
facer une histoire familiale récente, peu encline à faire d’eux des servi-
teurs modèles de l’État, pour s’adapter à une redéfinition de la noblesse 
désormais standardisée par le roi. La compromission de la lignée aînée 
des marquis de Canillac lors de la Ligue n’avait pas été gommée par un 
retour rapide dans le giron royal et la condamnation généralisée de l’en-
semble des mâles de la maison lors des Grands Jours d’Auvergne porta 
un coup d’arrêt à leur domination féodale sur la Basse-Auvergne12. 
La nomination du marquis de Pont-du-Château comme sénéchal d’Au-
vergne signifiait un modeste retour en grâce, chèrement acquis, mais 
aussi des espoirs de refondation lignagère. Il fallait trouver une voie 
nouvelle pour montrer leur aptitude à servir le roi en s’éloignant des 
choix politiques contestables des générations précédentes. Ce panégy-
rique résonne donc comme le chant du cygne de l’une des plus impor-
tantes maisons nobles d’Auvergne et du Languedoc incapable d’adapter 
les contours de son pouvoir féodal à la définition d’un État adminis-
tratif « moderne » imposé par Richelieu, puis par Louis XIV.

Voulant faire oublier leur histoire immédiate, les Montboissier-
Beaufort-Canillac n’eurent pas besoin de s’inventer des origines mytho-
logiques. Ils utilisèrent leur propre généalogie en mettant en avant 
quelques individualités bien choisies parmi leurs ancêtres, donnant 
ainsi corps à des « héros » familiaux, preuve de leur orthodoxie poli-
tique. Ces héros nommément placés dans la généalogie du patriclan13 
avaient pour point commun de s’être illustrés par leurs hauts faits au 



	 État et cultur es fa miliales� 107

service de la Chrétienté, dès la création du lignage par Hugues-Maurice 
Le Décousu, fondateur des monastères de la Cluse et de Cunlhat en 
996. La  Bienheureuse Raingarde et son fils Pierre le Vénérable for-
maient le premier groupe des figures totémiques de la maison. La substi
tution du nom et des armes de Beaufort-Canillac en faveur de Jacques 
de Montboissier, en 1511, enrichit le patrimoine immatériel en intégrant 
les héros des Beaufort-Canillac : le cardinal Raymond de Canillac, ainsi 
que les papes Innocent VI et Grégoire XI.

L’ancêtre, utilisé comme justification politique, permettait d’entrer 
dans l’univers du patrimoine symbolique et identitaire des maisons 
nobles. Le rapport à l’aïeul était en effet essentiel dans le concept de 
noblesse car il permettait à chaque famille de se définir en « race14 ». 
Penser l’ancêtre et la question de la mémoire familiale servait à replacer 
un individu dans une logique lignagère complexe, formée de cousins, 
mais aussi d’aïeux. Cette incorporation dans ce vaste ensemble passait 
pour une conservation des vertus lignagères, tout en agissant comme un 
gage de pureté de sang. Elle faisait de celui qui y était intégré le récep-
tacle du patrimoine identitaire de sa maison. Conscience lignagère, 
mémoire du passé lignager, popularité et respect des ancêtres s’alliaient 
au souvenir des amitiés et des inimitiés pour jouer un rôle concret dans 
la constitution des alliances politiques et sociales du temps présent. Ils 
participaient de la formation de la « culture politique15 » de la noblesse 
d’Auvergne, qui se déclinait jusqu’au noyau familial. La mémoire était 
un enjeu de la perpétuation du pouvoir familial car elle instaurait une 
profondeur mémorielle sur laquelle se fondait une partie de la légitimité 
des familles nobles. Partagée entre événements réels ou idéalisés de la vie 
des ancêtres, la mémoire familiale, pour être une reconstruction idéelle 
a posteriori de l’histoire de la maison, n’en constituait pas moins un 
socle vivace qui était absorbé par les membres contemporains du lignage. 
Elle s’ancrait aussi dans des bâtiments physiques qui faisaient usage, 
dans le paysage, de preuves de l’emprise d’un lignage sur un terroir.

Malgré ces ajustements, les Polignac et les Montboissier-Beaufort-
Canillac se retrouvaient dans une justification – la légitimité et l’ances-
tralité de leur domination provinciale –, et dans un rejet commun de la 
faveur royale comme horizon d’attente ou comme instrument d’action. 
Les deux maisons se définissaient avant tout par leur capacité à appa-
raître en défenseurs de la Chrétienté et en potentats locaux dont la puis-
sance se perdait dans une immémorialité interprétée à l’aune des aïeux.



108	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Fonder la maison. Les ancêtres, entre mythologie  
et manifeste politique de la culture familiale

Gallo-romains et premiers chrétiens.  
Les origines des vicomtes de Polignac

La construction des origines familiales participait de la création du 
pouvoir contemporain de la noblesse auvergnate. Les ancêtres mythiques 
venaient s’allier aux « aïeux prédécesseurs » immédiats, enterrés dans le 
tombeau familial, pour former la memoria du lignage et pour fonder 
des preuves de sa domination seigneuriale.

Les vicomtes de Polignac placèrent la narration de leurs origines 
dans le registre de l’incroyable, alors même que leur extraction carolin-
gienne les intégrait d’emblée à la sanior pars de la noblesse française16. 
Ils mirent en place un syncrétisme maladroit, qui les rattachait à l’aris-
tocratie sénatoriale romaine, comme les Jouvenel des Ursins, aux pre-
miers Gaulois convertis au christianisme, comme les Montmorency, et 
à la divinité antique, comme les Visconti17. Fondées sur l’assemblage 
hétéroclite de plusieurs ancêtres fondateurs, depuis Apollon à Sidoine 
Apollinaire, les origines fantasmées de la maison de Polignac ressem-
blaient davantage à un cabinet des curiosités imaginaire qu’à une 
généalogie de tradition épique. La cohérence et la continuité depuis 
Apollon, qui avait enfanté la lignée des Apollinaire puis celle des 
vicomtes de Polignac, étaient assurées par la perpétuation du nom : il 
créait la maison de Polignac (ill. 1). La ressemblance de la dénomination 
générait le lien entre ancêtres fabuleux et vicomtes du xviie  siècle. 
L’évocation des origines permettait à la noblesse de s’extraire du temps 
des hommes et de se placer dans l’atemporalité, preuve ultime de leur 
distinction sociale.

Comme Jean-Marie Le Gall l’a constaté pour la maison de 
Montmorency : « L’originaire légendaire quasi mythique opère donc 
une suspension du temps historique pour rendre le passé éternellement 
présent18. » Cette atemporalité se transformait en revendication poli-
tique sous les traits de Sidoine Apollinaire, faisant des rois capétiens des 
parvenus face au pouvoir antique des Polignac. Le rappel du pouvoir 
temporel de Sidoine Apollinaire permettait à Gaspard Chabron 
d’établir les arguments selon lesquels « en quel tems les seigneurs 
de Polignac ont été honorés de la dignité de vicomte et [que] cette 



	 État et cultur es fa miliales� 109

dignité étoit héréditaire en leur 
maison avant le règne d’Hugues 
Capet19 ». L’évocation de l’an-
cêtre intervenait alors à l’appui 
de la prétention à l’exercice d’un 
pouvoir seigneuria l de droit 
divin, qui ne devait pas grand-
chose aux rois.

Les multiples ancêtres fon-
dateurs de la maison de Polignac 
permettaient d’exprimer plu-
sieurs épaisseurs chronologiques 
dans la construction de la légende 
de leurs origines. Cette accumu-
lation de figures tutélaires fondait 
la supériorité des Polignac par leur ancienneté, tout en légitimant 
leur domination politique sur le Velay, face à un État royal de plus en 
plus présent. La fable des origines n’avait pas seulement une vocation 
sociale. Elle était aussi le socle de potentielles revendications politiques. 
Les Polignac utilisèrent le couple des ancêtres totémiques Sidoine 
Apollinaire-Apollon pour inscrire leur identité à la fois dans le cercle 
des premiers vicomtes de la Chrétienté, de sang gaulois et non franc, 
mais aussi dans celui de l’aristocratie gallo-romaine et dans la mytho-
logie grecque. Le saint, traditionnellement utilisé dans la haute noblesse 
comme ancêtre fondateur, était remplacé par un dieu.

L’appel à Apollon n’était en effet pas anodin : il ne s’agissait pas de 
n’importe quel dieu mais du « Dieu des Gentils ». Les Polignac récupé-
raient pour leur compte les qualités delphiques, par le biais du temple 
d’Apollon découvert dans la forteresse de Polignac, et elles étaient 
vouées à se transmettre intactes, génération après génération, par le 
sang vicomtal. Ces qualités étaient garantes de leur aptitude à instaurer 
un bon gouvernement dans leurs possessions. Par la voix des Polignac, 
Apollon, dieu de la prédiction, exprimait sa clairvoyance, mais aussi 
ses dons d’équité et d’harmonie, préservant le Velay de la corruption 
qui affectait tous les gouvernements mortels et qui frapperait la pro-
vince sans la présence des Polignac20. Paradoxalement, l’utilisation du 
dieu grec servait à affirmer l’autochtonie de la famille. En effet, le dieu 
vénéré comme ancêtre fondateur du clan n’était pas celui de Delphes 

Ill. 1.  Ancêtres mythologiques et parenté 
mythique dans la maison de Polignac



110	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

et de Délos, mais un « Apollon Gaulois portant gravées sur son front 
majestueux les marques de votre [vicomte Gaspard-Armand] noblesse 
ancienne […] et comme s’avouant l’autheur de votre race, lui a laissé 
son nom pour marque de son être divin ». Apollon était ici identifié au 
principal dieu des Arvernes.

Le récit des origines de la maison de Polignac s’imbriquait dans 
un second cercle d’ancêtres originels qui avaient, quant à eux, bel et 
bien existé. Le trio formé par Sidoine Apollinaire, considéré comme le 
premier ancêtre réel, son aïeul Sidoine, « premier chrétien de la maison 
de Polignac », et par son beau-père, l’empereur Avitus, permettait aux 
vicomtes de légitimer leur pouvoir seigneurial en tant qu’héritiers des 
Arvernes, assimilés aux Auvergnats, mais aussi comme parfaits catho-
liques et successeurs de l’aristocratie gallo-romaine. Préfet du prétoire 
des Gaules, l’ancêtre Sidoine leur donnait les moyens de clamer haut 
et fort le bien-fondé de leur domination sur le Velay puisque cette terre 
avait engendré les vicomtes, tout comme ils l’avaient eux-mêmes conçue. 
Chabron concluait en affirmant :

je suis presque contraint de dire des seigneurs de cette illustre maison 
ce que disoient les Athéniens d’eux-memes, à savoir qu’ils sont autoch-
tones, c’est à dire : « naiz d’eux-memes, enfantés et nourris de leur 
propre terre21 ».

Sidoine et son beau-père Avitus avaient défendu le Velay des invasions 
barbares des Wisigoths, faisant de leurs descendants Polignac les légi-
times bras armés du Velay. Dans la province, la vicomté de Polignac 
portait même le sobriquet de « terre sainte » car elle avait été protégée 
par les vicomtes des ravages des gens de guerre depuis les Apollinaire. 
L’évocation d’Avitus, empereur en  455, permettait également au 
lignage de se rattacher à l’aristocratie sénatoriale romaine. Le sou-
venir de cette charge, que Chabron présente comme la plus haute en 
Gaule, était un moyen de justifier la double aspiration des Polignac à 
être les véritables possesseurs de la puissance vellave, en tant que succes-
seurs des préfets du prétoire gaulois, et à prétendre au titre de « rois des 
Montagnes d’Auvergne ».



	 État et cultur es fa miliales� 111

Saints et saintes dans la maison  
de Montboissier-Beaufort-Canillac

Alors que les Polignac firent d’un dieu leur ancêtre fondateur dans le 
dessein de légitimer leur droit à détenir un pouvoir souverain sur le 
Velay, les Montboissier-Beaufort-Canillac, qui aspiraient à exercer leur 
autorité seigneuriale dans le cadre de l’obéissance à l’absolutisme louis-
quatorzien, soulignèrent l’attache qui les liait à l’Église. Leur capacité 
à produire en grand nombre des saints et des ecclésiastiques renommés 
les conduisit à définir leur noblesse par l’Église22. L’exercice des armes 
ne constituait pas l’unique support de l’identité nobiliaire, même dans 
le cas de lignages chevaleresques. Il prenait d’ailleurs essentiellement 
forme dans une appartenance revendiquée à la miles Christi.

L’utilisation de la figure du saint était un archétype répandu parmi 
les ancêtres fondateurs de la noblesse de la première modernité23. Les 
Montboissier-Beaufort-Canillac cherchèrent dans les tréfonds de leur 
histoire familiale de quoi légitimer leur fidélité à la foi et réactiver leur 
orthodoxie religieuse pendant les guerres de Religion. En ayant recours 
aux hommes d’Église familiaux, ils voulaient prouver que l’authenticité 
de leur puissance féodale sur le Livradois reposait sur la concentration, 
entre leurs mains, de toutes les formes de patronages provinciaux, laïques 
et ecclésiastiques. Il s’agissait moins de fonder l’identité lignagère sur la 
mémoire d’un ancêtre fondateur que d’accumuler les grandes figures 
historiques. Ces « héros », qui avaient jalonné le passé des maisons de 
Montboissier et de Beaufort-Canillac, pouvaient témoigner de leur 
grandeur. L’histoire des origines des deux maisons, telle qu’elle était 
racontée dans le Panégyrique de M. de Montboissier, témoignait donc de 
choix différents de ceux des vicomtes de Polignac.

Les Montboissier-Beaufort-Canillac, dont le lignage était également 
d’extraction carolingienne, firent le choix d’historiciser les premières 
générations de leur filiation, en insistant sur des individualités qui avaient 
marqué la mémoire familiale et la mémoire provinciale. Cette « gloire des 
ancêtres » leur permettait d’affiner l’orientation culturelle et politique 
de la maison noble en insistant sur les figures religieuses. La commémo-
ration de la maison de Montboissier se fondait plus sur un acte créateur 
que sur un ancêtre fondateur : la double fondation, sous l’obédience 
de Cluny, vers 996, des monastères de Saint-Michel de La Cluse et du 
prieuré de Cunlhat dans la seigneurie de Montboissier. Hugues-Maurice 



112	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

de Montboissier, dit « Le Décousu », le voua au retour d’un pèlerinage 
expiatoire à Rome, prédestinant ainsi sa postérité à servir Cluny à chaque 
génération. Les Montboissier-Beaufort-Canillac revendiquaient également 
la même filiation que les Polignac avec les Arvernes : Hugues-Maurice Ier 
était qualifié de stirpe potentes, arverni populi progenuere duces24.

L’auteur du Panégyrique développait aussi la notion de « héros fami-
liaux » et non celle de fondateurs. Il s’agissait de replacer la maison de 
Montboissier-Beaufort-Canillac dans différentes stratifications du temps 
afin de démontrer comment, à travers la chaîne des générations, chacune 
avait produit de grands hommes. Le développement de la notion de 
héros sous-entendait la reproduction biologique et culturelle du courage 
familial. Leur agrégation au fil des siècles démontrait la construction 
progressive de l’identité des Montboissier-Beaufort-Canillac, dont 
la richesse se forgeait par son adaptation aux circonstances et par sa 
capacité perpétuelle à donner naissance à de nouveaux héros. La pré-
disposition des Montboissier à être des puissants s’incarnait dans la 
constante renaissance de leurs vertus dans des personnalités différentes.

Si l’identité lignagère était à la fois intériorisation des contraintes 
collectives de l’ordre nobiliaire et de l’ordre familial, elle ne constituait 
pas un obstacle majeur à l’individuation. Le dilemme propre à chaque 
individu était d’être capable de reproduire la valeur familiale, tout en 
lui apportant une nuance personnelle. L’honneur lignager devait être 
conquis individuellement. L’auteur affirmait : « Jamais maison fut-elle 
en effet plus feconde en grands hommes », soulignant une double inté-
riorisation du patrimoine moral et immatériel de la maison ainsi que 
la nécessité de mener son propre cursus honorum25. La notion de héros 
familial permet d’entrer dans le processus d’élaboration de l’ima-
ginaire familial. Personnage historique tiré d’un passé lointain ou 
immédiat, plus que simple création nommée, le panthéon des ancêtres 
héroïques variait selon les circonstances car il participait de la justifi-
cation des engagements des représentants contemporains de la maison. 
La grandeur du premier Montboissier, Hugues-Maurice, servait surtout 
à glorifier celle de son petit-fils, Pierre le Vénérable, présenté comme 
un père de l’Église et comme le père de la maison de Montboissier. 
La valeur de l’abbé de Cluny offrait l’occasion de vanter celle, parfaite, 
du sang des Montboissier en prouvant leur hérédité : Pierre le Vénérable 
tenait sa sainteté de sa mère, la Bienheureuse Raingarde de Semur, qui 
avait depuis transmis sa vertu à l’ensemble de sa postérité.



	 État et cultur es fa miliales� 113

L’auteur du Panégyrique n’omettait pas les héros de la maison 
de Beaufort-Canillac, la plaçant sur un pied d’égalité avec celle de 
Montboissier. La pièce maîtresse de son patrimoine ancestral résidait 
dans la célébration de la mémoire des deux papes Beaufort-Canillac : 
Clément VI et Grégoire XI (ill. 2,). Elle permettait à la maison de s’in-
tégrer à la plus haute aristocratie européenne car il n’existait pas d’autres 
familles françaises ayant donné deux papes à la Chrétienté26. La présen-
tation des papes familiaux se transformait en discours de glorification 
qui faisait d’eux les restaurateurs de la puissance papale. Leur évocation 
avait aussi une réelle utilité contemporaine car elle servait à conforter des 
privilèges acquis du temps de l’apogée de la maison au xive siècle. En 
1638, Jacques-Timoléon, marquis de Canillac, obtenait la reconduction de 

Ill. 2.  Papes et cardinaux de la maison de Beaufort-Canillac



114	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

l’exemption d’impôts et de tailles royales qui concernait tous les biens de la 
maison Roger de Beaufort, privilège qui avait été acquis par Grégoire XI27. 
L’ancêtre attestait de la pertinence des droits de patronages actuels.

L’insistance sur la multiplicité des figures héroïques, plus que sur 
les origines familiales, tend à conforter l’idée du déclin qui affectait les 
Montboissier-Beaufort-Canillac à la fin du xviie siècle. Le souvenir des 
héros familiaux rappelait les riches heures de la maison, quand celle-
ci avait été capable de fournir à la Chrétienté un père de l’Église, une 
sainte et deux papes. La constitution de ce savoir généalogique était une 
forme de reconnaissance de la détention d’un patrimoine symbolique et 
d’un « capital statutaire d’origine28 » : le vicomte de Pont-du-Château, 
descendant de grands ancêtres, était grand à travers eux et non par lui-
même. Ou plutôt, s’il était grand lui-même, la grandeur de ses ancêtres 
ne faisait que confirmer la sienne.

La recherche d’aïeux ancrés dans le passé donnait la possibilité 
aux auteurs du Panégyrique de M. de Montboissier et de l’Histoire de 
la maison de Polignac d’établir un continuum du passé dans le présent. 
La pérennité de la gloire lignagère assurait la distinction contemporaine 
de ses membres. Ce temps familial, rythmé par la succession des géné-
rations, introduisait l’individu dans son univers social. Ce vécu était 
formé d’un ensemble de règles imposées par l’appartenance à un groupe 
de parenté, à un réseau d’alliés, mais aussi à des ancêtres disparus. Ces 
derniers n’étaient pour autant pas générateurs d’un temps immobile qui 
engonçait la maison noble dans le poids de la tradition et du passé. Au 
contraire, la modification progressive et les « modes » qui touchaient 
momentanément une figure particulière sont significatives de forces ori-
ginales d’adaptation et de conservation.

Faire oublier l’histoire récente des siens

La damnatio memoriae des cousins ligueurs et du grand-père repris 
de justice. L’art de réécrire les pages récentes de l’histoire lignagère

Si l’on retrouve, comme dans l’Histoire de la maison de Polignac, une 
semblable revendication de la primauté du pouvoir seigneurial et une 
détermination à apparaître comme les détenteurs du bon gouvernement 
provincial face à une administration royale, intruse et étrangère aux 



	 État et cultur es fa miliales� 115

coutumes provinciales, le Panégyrique de M. de Montboissier peut aussi 
être compris comme le témoignage d’une noblesse en crise, en quête 
d’une nouvelle reconnaissance à l’heure de la monarchie louis-quator-
zienne. En 1683, la maison de Montboissier-Beaufort-Canillac vit les 
derniers feux d’une gloire passée. Après l’acmé de la papauté d’Avignon 
qui installa les Roger de Beaufort au sommet de l’aristocratie, une 
première décélération sociale les amena à battre en retraite sur leurs 
terres au début du xve siècle. La substitution de 1511 sanctionnait, par 
l’union des maisons de Beaufort-Canillac et de Montboissier, le repli 
sur la Basse-Auvergne et l’abandon de leurs prétentions sur la Provence 
(ill. 3). Les « premiers barons d’Auvergne » subirent ensuite une série 
d’épreuves. L’épisode de la Ligue, joint aux nombreux procès intrali-
gnagers intentés à cause de la dévolution de la baronnie de Montboissier, 
sonna le glas de la domination unanime des Montboissier-Beaufort-
Canillac sur le Livradois. La vicomté de Pont-du-Château et la baronnie 
de Montboissier subirent de plein fouet les dévastations provoquées par 
le passage des troupes pendant les guerres de Religion. La branche aînée 
des marquis de Canillac prit la tête de la Ligue en Basse-Auvergne, tandis 
que les branches cadettes des vicomtes de La Motte et des vicomtes de 
Pont-du-Château soutinrent Henri de Navarre dès 1584. Si Canillac 
rejoignit la cause du roi immédiatement après la conversion royale, 
ce fut bien l’ensemble du clan qui fut rudement condamné lors des 
Grands Jours d’Auvergne. La plus lourde charge portait sur le marquis 
de Canillac, « l’homme aux douze apôtres », mais aucune des branches 
de la maison ne fut épargnée par le courroux royal. Louis XIV frappait 
une grande maison qui s’était permis un certain affranchissement de 
l’autorité royale grâce à sa solide emprise seigneuriale. Il fallait rabaisser 
« l’insolence des Grands », comme l’indiquait l’une des médailles com-
mémoratives, frappées au mois de juillet 1665, pour assurer la publicité 
des Grands Jours. Le roi prit donc le soin de faire condamner le chef de 
chacune des lignées qui constituaient le clan29.

Au mois de mai 1683, Guillaume-Michel, le marquis de Pont-du-
Château, parvint néanmoins à succéder à son père comme sénéchal de 
Clermont, après une dizaine d’années d’incertitude. Sans pour autant 
renier l’antique prétention à l’autonomie des barons de Montboissier 
et des marquis de Canillac vis-à-vis du pouvoir royal, le texte du 
Panégyrique devait désormais conforter le pouvoir de la maison sur 
la Basse-Auvergne et l’inscrire dans une fidélité royale qui se voulait 



116	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

ancienne et irréprochable. Pour cela, il fallait faire plonger dans un oubli 
unanime la parenté récente, qui s’était illustrée par ses incartades poli-
tiques pendant la Ligue, la Fronde et les Grands Jours. L’auteur se lançait 
dans une réécriture presque totale de l’histoire des dernières générations 
de la maison de Montboissier, alors même qu’il s’était livré à un travail 
de restitution historique honnête de son passé antérieur (ill. 3).

Il opéra une sélection rigoureuse au cours des trois dernières généra-
tions pour en faire des exemples de fidélité et de service militaire royal. 
Il commençait par évoquer « les trois lieutenants généraux de la Basse-
Auvergne qui sont de cette maison », en se livrant à une présentation 

Ill. 3.  Héros de la maison de Montboissier-Beaufort-Canillac



	 État et cultur es fa miliales� 117

politiquement correcte, qui leur permettait de se fondre dans l’État 
de Louis  XIV, quoiqu’elle ait été totalement erronée d’un point de 
vue historique. Il affirmait ainsi que le premier d’entre eux « mourut 
dans le champ d’honneur en combattant pour son prince30 ». Or, 
Jean V, marquis de Canillac, gouverneur et lieutenant général d’Au-
vergne en 1576, fut l’un des chefs de la Ligue en Basse-Auvergne. Tué le 
29 avril 1589 devant le château de Saint-Ouen en Touraine, il était alors 
grand maître de l’artillerie pour la Ligue. Il ne mourut pas pour son 
prince mais contre lui, au service du duc de Mayenne. Le retournement 
complet de la mémoire des actions politiques des Canillac ne s’achevait 
pas en si bon chemin. Le nouveau marquis, Jean-Timoléon, succéda à 
son père dans les charges de grand maître de l’artillerie de la Ligue et 
de lieutenant général du Bas-Pays d’Auvergne pour la Ligue. Mais, il 
retourna rapidement dans le giron royal dès la conversion d’Henri IV, 
qui le confirma dans sa lieutenance générale. En quelques lignes, l’auteur 
du Panégyrique avait métamorphosé des ligueurs notoires en de parfaits 
serviteurs de la cause royale en Auvergne.

Une fois évacuée la question des cousins ligueurs, l’auteur 
s’étendait davantage sur le comportement exemplaire de Jean-Claude 
de Montboissier, troisième lieutenant-général de Basse-Auvergne et 
vicomte de La Motte-Canillac. Cousin germain du précédent, son sou-
venir permettait d’évoquer le modèle achevé du gentilhomme, serviteur 
du roi en toutes circonstances. Royaliste, il avait réussi à faire revenir la 
ville ligueuse de Riom dans la fidélité royale en 1594. Henri IV l’avait 
en retour gratifié de la lieutenance générale de la Basse-Auvergne, après 
la mort du cousin Canillac, en 1610. L’auteur du Panégyrique passait 
ensuite en revue les parents immédiats du nouveau sénéchal, qu’il 
donnait à voir comme les archétypes de l’aristocrate discipliné, du bon 
soldat policé par l’éducation reçue dans les académies militaires royales. 
Le modèle du défenseur de la Chrétienté, qui prenait les armes en dehors 
de tout contrôle royal pour défendre sa terre et la Terre sainte, avait 
disparu devant le stéréotype consensuel du soldat né de la révolution 
militaire et de l’usage généralisé des armes à feu31. Le Panégyrique se 
lançait alors dans une longue narration de l’épopée militaire de Gilbert 
de Beaufort-Canillac, qui servit Louis XIII sa vie durant. Engagé dans 
l’armée en 1623, le récit des faits d’armes du baron de Pont-du-Château, 
maréchal de camp en 1648, occupait plusieurs pages, nourries par son 
courage et sa loyauté. Le frère cadet du nouveau sénéchal, Jean, comte de 



118	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

Canillac, mousquetaire du roi, qui était en train de combattre les Turcs 
à Vienne, n’était pas en reste car il était parvenu à conjuguer le service 
du roi avec la défense de la Chrétienté. Tout comme son frère, le marquis 
de Pont-du-Château pouvait se targuer d’avoir hérité de ses ancêtres 
« leurs vertus militaires, leur pieté et leur zele pour la religion32 ».

L’enracinement dans cette mémoire familiale récente, vivante et en 
construction avait pour but ultime de démontrer la capacité du nouveau 
sénéchal à bien gouverner la sénéchaussée au nom du roi car il était le dépo-
sitaire de « cet esprit sublime et cette parfaite connoissance des interets 
des princes et du royaume qui les rendent si utile au roy et a l’État33 ». Le 
rappel des ancêtres et l’évocation des grands hommes d’Église familiaux 
devaient rendre « ce nom capable d’imprimer du respect dans tous les 
cœurs qui aiment la véritable gloire34 ». Le discours s’achevait sur l’amour 
que la maison de Montboissier-Beaufort-Canillac portait au respect de la 
justice, ce qui est plutôt amusant pour un lignage lourdement condamné 
pendant les Grands Jours d’Auvergne. Le portrait du marquis de Pont-
du-Château, le nouveau sénéchal, concluait le Panégyrique qui faisait 
de lui l’incarnation aboutie des vertus et de la gloire des Montboissier-
Beaufort-Canillac. Le recours aux ancêtres tendait ainsi à établir l’ap-
titude du nouveau sénéchal à servir le roi de la meilleure manière qui soit.

Revendiquer le titre de « rois des Montagnes d’Auvergne ».  
Le cas des Polignac

Les vicomtes de Polignac firent de l’aïeul un tout autre emploi, afin d’ap-
puyer leurs prétentions à l’exercice d’une certaine forme d’autonomie 
politique sur le Velay. L’Histoire de la maison de Polignac expliquait en 
filigrane que la légitimité apportée par le pouvoir local, et donc par les 
vicomtes, générait un pouvoir nobiliaire plus solide car il ne dépendait 
pas d’une autorité centralisatrice puissante mais éloignée. Retirée des 
turpitudes de la faveur qui soumettaient la distinction sociale aux flots 
des changements de règne, la maison de Polignac prétendait tirer sa force 
de son assise seigneuriale. C’était là le fondement de la stabilité et de la 
grandeur des vicomtes. Inscrite dans le temps long de la seigneurie grâce 
à l’ancêtre, la robustesse du pouvoir local offrait la possibilité aux gen-
tilshommes auvergnats d’établir une domination moins brillante, mais 
peut-être aussi moins fragile que celle d’autres noblesses provinciales 



	 État et cultur es fa miliales� 119

dont le sort était davantage lié à l’autorité royale35. A contrario, la sta-
bilité de la maison de Polignac se représentait dans la poursuite d’une 
source unique de légitimation sociale et politique : la maîtrise des bases 
locales du pouvoir, dont la dévolution n’était pas le fait du prince. Ne 
se dépeignant pas en relais du pouvoir royal en province, les Polignac 
s’exposaient dans la panoplie d’un seigneur féodal exerçant, à l’échelle 
de leurs fiefs, une souveraineté qu’ils montraient pleine et entière. Le 
plaidoyer des vicomtes en faveur de leur domination sur le Velay était 
justifié par le refus de s’agréger au monde des courtisans, qui leur appor-
terait, certes, des gratifications royales mais qui leur ferait perdre, dans 
le même temps, toute indépendance et tout fondement local :

que ces états ne se donnant encore volontiers qu’à ceux qui ne bougent de 
la Cour, qui sont en perpétuel éveil à la suite de nos rois, les vicomtes de 
Polignac de si longtems ont trouvé chez eux dans leurs seigneurialles et 
majestueuses maisons et dans leurs pais (assez éloigné d’ailleurs du séjour 
ordinaire de nos rois) tant d’honneur, ont été tellement révérés, chéris et 
courtisés de leurs sujets, vassaux, voisins, parans et alliés, que […] tous ces 
leurs honneurs domestiques et patrimoniaux […] ne leur dussent servir 
que d’échelon pour monter aux plus hautes dignités de ce royaume, tou-
tefois elles n’ont été recherchées par eux, pour avoir mieux aimé se voir 
visiter et courtiser chez eux comme rois des montagnes […] que d’aller 
eux-memes faire la cour et plus grande fortune ailleurs, se tenant pour 
bien et duement apanés, satisfaits pour leur part des honneurs, grandeurs 
et biens de ce monde de cette ancienne et naturelle noblesse, richesse, 
grandeur, vertu et bonté née avec eux et à eux transmise de père en fils 
par une longue suite d’années et de siècles36.

Gaspard Chabron démêlait les fils qui tissaient un pouvoir local d’ordre 
seigneurial, dans lequel la noblesse de la famille concevait sa puissance. 
Pour les vicomtes, le mérite aristocratique n’avait pas besoin d’être 
incarné par la proximité physique avec le roi. Le servir n’impliquait pas 
de contreparties marchandes, ou plutôt, cette loyauté signifiait, en com-
pensation, un désengagement corrélatif de l’autorité royale dans l’espace 
vellave. La faiblesse relative des cadres monarchiques en Auvergne, jointe 
à une forte emprise seigneuriale, permettaient aux vicomtes de Polignac 
de se présenter comme des topolignées37 dont la sociogenèse s’expliquait 
avant tout par l’expression de l’autochtonie.



120	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

L’enracinement ancien des vicomtes de Polignac faisait de leur 
suprématie une composante naturelle, inscrite dans l’ordre des choses 
par l’alignement immémorial des générations de vicomtes. La création 
de nouveaux ancêtres s’en trouvait perpétuellement démultipliée, 
d’autant plus qu’ils partageaient tous le même prénom, Armand. 
L’exaltation de la stabilité politique du pouvoir seigneurial permettait 
de le qualifier positivement. Le vicomte de Polignac était un puissant, 
entouré d’une familia dont l’importance numérique et qualitative était 
visible dans la création d’une véritable cour féodale, reproduisant à la 
modeste échelle de la vicomté les mécanismes de légitimation poli-
tique de la cour royale. « Chéris et aimés et courtisés de leurs sujets, 
vassaux, voisins, parans et alliés », les vicomtes de Polignac disposaient 
d’un instrument efficace de stabilisation et de reproduction du pouvoir 
seigneurial. Véritable condensé de la cour royale à l’échelle du Velay, 
la cour de Polignac servait de cadre à la représentation du « vicomte-
machine38 ». En 1533, lorsque François Ier fut accueilli dans la forteresse 
de Polignac, il se félicita d’être reçu par les « rois des Montagnes ». Le 
spectacle donné en son honneur ne laissait guère de place au doute. 
La reconstitution du temple de l’Apollon gaulois et la lecture des écrits 
de Sidoine Apollinaire, qui proclamaient que les vicomtes étaient les rois 
chez eux, résumaient l’inutilité pour eux de forger leur légitimité dans 
la faveur du roi. En Velay et en Auvergne, pays où la terre portait l’es-
sence noble ou roturière, la noblesse la plus exemplaire et la plus natu-
relle s’identifiait au fief.

L’ancêtre, qu’il s’agisse d’Apollon, des papes ou des grands-pères, 
inscrivait la domination dans un ordre voulu par Dieu. On était baron 
de Montboissier ou vicomte de Polignac quasiment de droit divin. 
La ressemblance entre seigneurie et royauté de droit divin se lisait dans 
les modes de dévolutions adoptés par ces grands feudataires auvergnats : 
la primogéniture mâle en ligne d’hérédité continue, dont les disconti-
nuités biologiques étaient dissimulées par le recours aux fidéicommis 
et aux substitutions du nom et des armes39. La réunion des lieux de 
mémoire avec le souvenir des ancêtres totémiques prouvait l’autochtonie 
des vicomtes et des barons, tout en popularisant la tradition qui faisait 
des Auvergnats les descendants des Romains et des Gaulois, et non des 
Troyens et des Francs40. La terre d’Auvergne avait engendré sa noblesse 
et c’est d’elle qu’elle tirait la légitimité à la gouverner, sous la bienveil-
lance de Dieu.



	 État et cultur es fa miliales� 121

Mettre en scène les ancêtres :  
château et mémoire familiale

Le témoignage irréfutable de l’existence de l’« Apollon gaulois » des 
Polignac et d’Hugues Le Décousu, de stirpe potentes, arverni populi pro-
genuere duces prenait forme dans la présence d’édifices pieusement entre-
tenus par les deux maisons. L’exaltation de ces « lieux de mémoire » 
lignagers fut surtout utilisée pour démontrer la légitimité du pouvoir 
régional des vicomtes de Polignac et des barons de Montboissier, 
donnant ainsi prise à leur organisation en topolignées.

Cette attache fut particulièrement forte chez les Polignac car il 
y eut naissance simultanée et adéquation complète de la forteresse 
éponyme et de la maison de Polignac. Dominant encore aujourd’hui 
la ville du Puy, le château apparaissait comme le véritable générateur 
de l’identité, mais aussi de la dynastie vicomtale. Une légende réac-
tivée dans la seconde moitié du xve siècle par un chanoine du chapitre 
cathédral du Puy, Pierre Odin, auteur d’une Histoire de Nostre-Dame 
du Puy, affirme que la forteresse aurait été construite par les parents 
de l’ancêtre légendaire des Polignac, Sidoine Apollinaire. Avant de 
se convertir au christianisme, les Apollinaire auraient fait aménager 
dans leur domaine un oracle dédié à Apollon41. La  forteresse fonc-
tionnait comme un condensé vivant de la généalogie fantaisiste de la 
maison de Polignac, qu’elle contribuait ainsi à rendre crédible. Ce scé-
nario fut vulgarisé au cours du xvie siècle, sous les plumes d’Étienne 
Médicis et de Gabriel Syméoni, poète florentin appelé en Auvergne 
par l’évêque de Clermont, Guillaume Duprat. Cette légende prit 
alors tellement de force que Syméoni assurait que le temple d’Apollon 
était encore debout et que l’on y avait même retrouvé un masque du 
dieu42. Dès lors, il fut couramment admis que la forteresse abritait 
bien ce fameux temple dont on pouvait encore admirer les ruines43. 
Gaspard Chabron acheva la formalisation de la légende de l’Apollon 
de Polignac, en maintenant que le temple était encore visible au début 
du xviie siècle :

Ainsi donc fut bâti et élevé dans le château de Polignac ce temple et idole 
d’Apollon […]. On y voit encore aujourd’huy, l’ancien temple d’Apollon 
presque en son entier, l’idole meme, le secret et sanctuaire dans lequel se 
rendoient les oracles, le tout retenant encore le nom d’Apollon44.



122	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

La diversité des ancêtres trouvait sa cohésion dans le bâtiment 
unique de la forteresse de Polignac, témoignage du pouvoir millénaire 
exercé par les Polignac sur le Velay. La  forteresse résumait, par son 
nom, toute l’histoire légendaire de ses propriétaires, puisque d’Apollon 
découlait le nom d’Apollinaire, et que d’Apollinaire avait été formé 
celui de Polignac. Ainsi, le château générait le nom et le lignage des 
Polignac, dont l’ascendance divine était restée vivante entre ses murs 
jusqu’au xviie siècle45.

La construction de la légende prit forme à un moment qui posait 
problème pour la continuité revendiquée par les Polignac, lorsqu’ils 
abandonnèrent la vieille forteresse, devenue invivable, pour aller vivre à 
proximité dans le château neuf de La Voûte-Polignac. Si l’on ne sait pas 
exactement quand se déroula le changement de résidence, il est acquis 
qu’il s’effectua dans les dernières décennies du xve siècle, dans une tem-
poralité proche de la rédaction de l’ouvrage de Pierre Odin. N’abritant 
plus la parenté contemporaine de la maison de Polignac, la forteresse fut 
consacrée à la mise en scène de ses figures ancestrales. Elle resta le socle 
incontestable de leur patrimoine matériel et symbolique. Les vicomtes en 
démantelèrent quelques éléments architecturaux pour insuffler une part 
du charisme du vieux château au nouveau. Ainsi, deux cheminées monu-
mentales, blasonnées aux armes des Polignac, furent déplacées de la for-
teresse et installées dans deux salles importantes du château de La Voûte-
Polignac : la chambre du vicomte et la grande salle. L’intégration de ces 
cheminées, pièces maîtresses du décor et symboles du foyer des Polignac, 
montre comment la nouvelle demeure prit le relais identitaire de la forte-
resse qui pourtant continuait de s’élever dans le voisinage.

Le château, lorsque l’on ouvrait ses portes, devenait le cadre initial 
de la reproduction des valeurs familiales et du sentiment d’appartenance 
lignagère, résultat du partage de cette identité commune par un groupe 
de consanguins et d’alliés. Les inventaires après décès donnent la pleine 
mesure de l’omniprésence de la figure de l’ancêtre dans le décor castral 
auvergnat du xvie  siècle. L’identité du clan Montboissier-Beaufort-
Canillac reposait en partie sur la reconnaissance d’une filiation avec 
les papes avignonnais de la famille Roger de Beaufort, Clément VI et 
Grégoire XI. Leur fut associé dans le panthéon des ancêtres prestigieux 
Pierre le Vénérable, qui avait l’avantage de rappeler l’identité et la grandeur 
égale des Montboissier, alors que la substitution de 1511 aurait dû aboutir à 
son effacement complet devant l’identité concurrente Beaufort-Canillac.



	 État et cultur es fa miliales� 123

Les inventaires de plusieurs châteaux appartenant aux Montboissier-
Beaufort-Canillac révèlent une homologie dans leur décor, car ils livrent 
une mise en scène identique de ce triptyque ancestral. Les châteaux de 
La Mothe, lieu de résidence de la branche aînée des marquis de Canillac 
et de Pont-du-Château, qui abritait la branche des vicomtes de Pont-
du-Château, possédaient une semblable galerie de portraits, mêlant les 
ancêtres lointains à la parenté immédiate. À côté des tableaux du chef 
de la maison, le marquis de Canillac, était ajouté, à Pont-du-Château, le 
portrait des vicomtes de Pont-du-Château. L’appartenance commune à la 
maison Montboissier-Beaufort-Canillac se mesurait dans le partage d’an-
cêtres communs dont les images figuraient doublement dans les deux châ-
teaux. Selon une parfaite symétrie, on pouvait admirer, à Pont-du-Château 
et à La Mothe-Brioude, les portraits de Clément VI, de Grégoire XI et 
de Pierre le Vénérable, auxquels était ajouté en bout de galerie le cardinal 
Raymond de Canillac, donnant ainsi au spectateur la pleine conscience 
d’être sur les terres d’une même maison. Par la magie des portraits, les 
trois identités fondatrices des Montboissier-Beaufort-Canillac étaient 
individualisées par les grands hommes des trois maisons. L’histoire et la 
grandeur des Montboissier, des Roger de Beaufort, mais aussi des Canillac, 
se trouvaient ainsi résumées, tout comme leur réunion à la suite des deux 
substitutions des noms et armes46. Ces représentations, finalement proches 
symboliquement des imagines de l’aristocratie romaine47, permettaient à 
chacun des membres de la maison, s’il le souhaitait, de puiser indistinc-
tement dans cette réserve d’effigies pour se forger une identité originale, 
enrichie de la mémoire réunie, mais demeurée autonome, de trois maisons.

Il pouvait ainsi exister des distorsions entre la mémoire lignagère 
telle qu’elle était modélisée dans les histoires familiales et la véritable 
absorption de cette commémoration par les parents vivants. Le choix des 
ancêtres et leur mise en valeur dans les demeures familiales témoignaient 
de la nécessité de les adapter continuellement afin d’adhérer au mieux aux 
exigences du moment. Les souvenirs vécus par les membres de la maison 
ne correspondaient sans doute que partiellement aux canons d’une tra-
dition familiale théorisée et standardisée. Cette dichotomie montre bien 
que, malgré des traits généraux inamovibles, la mémoire de la maison 
noble était dans un mouvement de redéfinition incessante pour s’adapter 
au mieux à la justification de son pouvoir et de sa grandeur. Elle révélait 
ainsi des oublis forcés, lorsque le souvenir devenait dérangeant. Si, au 
xvie siècle, les Montboissier-Beaufort-Canillac faisaient des dépouilles de 



124	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

leur puissance avignonnaise des lieux de mémoire, en entretenant scrupu-
leusement une politique de legs en faveur de l’abbaye de La Chaise-Dieu 
et l’église Notre-Dame-des-Domps48, celle-ci fut progressivement aban-
donnée à la fin des guerres de Religion car ces espaces rappelaient trop 
frontalement l’engagement des ligueurs Canillac au service de l’Église. 
Les Montboissier-Beaufort-Canillac firent également tomber dans un 
oubli relatif l’attache originelle qui les liait au prestigieux monastère 
Saint-Michel de La Cluse, sans doute car le monastère, situé dans la 
vallée de la Suse, était trop éloigné de leur ancrage territorial actuel. 
La Cluse ne répondait pas à l’impératif de l’expression de l’autochtonie 
qui établissait la légitimité contemporaine de leur pouvoir seigneurial. 
La renommée du monastère n’en fit pas pour autant un domaine de la 
célébration de la famille. Cependant, la fondation de l’abbaye, premier 
acte connu de l’histoire des Montboissier, était toujours considérée, à la 
fin du xviie siècle, comme l’acte pionnier du lignage. L’événement était 
devenu un lieu de mémoire à la place du monastère. Aucun testament 
familial, entre les xive et xviie siècles, ne fit une mention, même suc-
cincte, de l’abbaye de La Cluse49. La mémoire de la fondation monastique, 
par la voie d’une translation, se porta de fait sur les prieurés secondaires 
de Cunlhat, de Sauviat et d’Arlanc, qui se situaient dans le cœur spatial 
de la puissance foncière et seigneuriale des barons de Montboissier50.

L’attachement aux figures variées des ancêtres offrait la possibilité 
aux vicomtes de Polignac et aux barons de Montboissier de mettre en 
exergue divers aspects de la justification de leur identité noble. Celle-ci, 
mouvante, variait en fonction des circonstances politiques et cultu-
relles du moment. Mais, en dépit de ces variables d’ajustement, un point 
semble être communément partagé par ces deux maisons. Le rappel de 
leur filiation avec l’aristocratie sénatoriale gallo-romaine révèle l’im-
portance accordée à l’hérédité et à la transmission des vertus familiales 
par le sang. Les deux familles mettaient en exergue une conception de 
la noblesse héritée. Si les deux mémoires furent écrits en un temps où 
le passage de la vertu au sang51 était achevé, l’immersion dans l’ima-
ginaire familial des Polignac et des Montboissier-Beaufort-Canillac au 
cours des xve et xvie siècles tend à conforter l’idée que celui-ci était 
bien antérieur de l’instant de sa mise par écrit. Pour eux, il n’existait 
pas de ligne de rupture entre la vertu et le sang : le sang contenait les 



	 État et cultur es fa miliales� 125

vertus familiales mais il fallait que son dépositaire se rende capable de 
les bonifier par ses actions personnelles. La renommée familiale était 
issue d’une lente appropriation mémorielle, formée au gré des nécessités 
de la construction sociale et politique du pouvoir seigneurial du lignage, 
conçu en topolignée. Cette mémoire lignagère, qui devait justifier l’ap-
partenance à la plus illustre des noblesses, devait également conforter et 
légitimer les choix politiques et la domination multiforme du groupe 
social comme élite sur un espace donné.

 1  À titre d’exemple : Élisabeth Claverie, Pierre Lamaison, L’Impossible mariage. 
Violence et parenté en Gévaudan (xviie, xviiie et xixe siècles), Paris, Hachette, 1982 ; 
Gérard Delille, Le Maire et le prieur. Pouvoir central et pouvoir local en Méditerranée 
occidentale (xve-xviiie siècles), Paris/Rome, École Française de Rome/Éditions de 
l’EHESS, 2003 ; Christophe Duhamelle, L’Héritage collectif. La noblesse d’Église 
rhénane, xviie et xviiie siècles, Paris, Éditions de l’EHESS, 1998 ; Michel Nassiet, 
Parenté, noblesse et États dynastiques, xve-xvie siècle, Paris, Éditions de l’EHESS, 
2000 ; David W. Sabean, Kinship in Neckarhausen (1700-1870), Cambridge/New 
York, Cambridge University Press, 1998.

2  Élie Haddad, Fondation et ruine d’une maison. Histoire sociale des comtes de Belin 
(1582-1706), Limoges, Pulim, 2009 ; Philippe Hamon, « La chute de la maison de 
Thou : la fin d’une dynastie robine », RHMC, janvier-mars 1999, t. 46, no 1, p. 53-86 ; 
Pierre Lamaison, « Les stratégies matrimoniales dans un système complexe de 
parenté : Ribennes en Gévaudan (1650-1830) », Annales ESC, juillet-août  1979, 
no 4, p. 721-743.

3  Christiane Klapisch-Zuber, L’Ombre des ancêtres. Essai sur l’ imaginaire 
médiéval de la parenté, Paris, Fayard, 2000 ; Germain Butaud, Valérie Piétri, 
Les Enjeux de la généalogie (xiie-xviie siècles), Paris, Autrement, 2006.

4  L’auteur était juge de la vicomté de Polignac et avocat en la sénéchaussée d’Auvergne 
au présidial de Riom. Gaspard Chabron, Histoire de la maison de Polignac, avec les 
généalogies et armes de la plupart des illustres familles qui y ont été alliées… [Le Puy, vers 
1625], Le Puy-en-Velay, édition des Cahiers de la Haute-Loire, 2001.

5  Archives départementales du Puy-de-Dôme (désormais AD 63), 2 E 0357 (5), 
Panégyrique de M. de Montboissier (2 septembre 1683).

6  Jay M. Smith, The Culture of  Merit. Nobility, Royal Service, and the Making of Absolute 
Monarchy in France, 1600-1789, Ann Arbor, University of Michigan Press, 1996.

7  En 1614, Marie de Médicis profita de la présence de Gaspard-Armand XVIII, 
vicomte de Polignac, député aux États-Généraux, pour lui conférer le titre de marquis 
en remerciement de sa loyauté pendant les guerres de Religion. Le vicomte refusa car il 
affirmait que la dignité de son fief était contenue dans le titre qui servait à le désigner. 
Une vicomté féodale ne devait pas céder le pas face à un marquisat récent. Gaspard 
Chabron le disait en ces termes : « Il préféra rester vicomte de Polignac que non pas 
comte ou marquis de ceux de la douzaine et depuis trois jours. » Chabron, Histoire 
de la maison de Polignac, op. cit., p. 43.



126	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

8  Vers 1040, Hugues-Maurice II, seigneur de Montboissier, épousait Alix de Polignac, 
sœur du vicomte Armand. Quelques années plus tard, vers 1070, Héracle de Polignac 
épousait à son tour Jeanne de Montboissier. En 1536, le vicomte Claude-Armand de 
Polignac épousait Anne de Montboissier-Beaufort-Canillac.

9  Bibliothèque nationale de France, Paris (désormais BNF), Cinq Cent de Colbert, 
65, fo  379-380 « Raisons pour lesquelles la Ville du Puy ne doit point avoir de 
Gouverneur, Et sur tout de la Maison de Polignac » (vers 1622-1625).

10  Pour Gaspard Chabron, la preuve de la souveraineté des Polignac sur le Velay se 
lisait dans le fait que les habitants nommaient le chef de la maison « Lou visconte ». 
Il établissait un parallèle avec la dénomination des rois de France : « entendant par ces 
mots aussi bien le vicomte de Polignac que dans Paris ou toute la France par le nom 
de Roy seul, l’on entend parler du Roy de France ». Chabron, Histoire de la maison 
de Polignac, op. cit., p. 148.

11  AD 63, 2E 0357 (5).

12  L’aîné de la maison, Jacques-Timoléon, marquis de Canillac, surnommé « l’homme 
aux Douze Apôtres », fut condamné trois fois à mort le 26 janvier 1666, l’ensemble 
de ses biens était confisqué, tandis que ses trois châteaux devaient être rasés. Ses fils 
Jacques et Charles étaient condamnés avec leur père. Leur cousin François de Beaufort-
Canillac, seigneur des Martres-de-Veyre, bénéficia d’un non-lieu, mais il fut privé de 
ses justices seigneuriales. Les condamnations restèrent lettre morte. Seul Gabriel de 
Beaufort-Canillac, vicomte de La Mothe, fut décapité le 23 octobre 1666.

13  L’organisation de la parenté en patriclan suppose que les membres, qui se réclament 
de son appartenance, se reconnaissent descendre d’un ancêtre commun, mythique ou 
d’une réelle filiation, par la ligne des mâles.

14  Arlette Jouanna, L’Idée de race en France au xvie siècle et au début du xviie siècle, 
Montpellier, 2 vol., 1981.

15  Forgée par les historiens Serge Berstein et Jean-François Sirinelli, pour rendre 
compte de la naissance d’une culture républicaine en France au xixe siècle, cette 
notion peut être utile pour évoquer la construction de l’État « moderne ». En effet, la 
culture politique repose sur des représentations partagées, sur une vision commune du 
monde et du passé, sur un soubassement culturel et social qui se traduit, plus ou moins 
confusément, par des prises de position et par des projets institutionnels.

16  Les Armand, vicomtes de Velay, étaient déjà puissants à la fin du ixe siècle, quand 
le vicomte Armand fit donation de biens proches de Brioude. Vers 930, ils s’instal-
lèrent dans la forteresse de Polignac, place forte publique qui défendait l’accès au Puy. 
Accaparée par les nouveaux vicomtes, ils en firent leur propriété privée et en adop-
tèrent le nom.

17  Au début du xve siècle, les Visconti prétendaient descendre d’Anchise et de Vénus. 
Roberto Bizzochi, Genealogie incredibili : scritti di storia nell’Europa moderna, 
Bologne, Il Mulino, 1995, p. 176-177.

18  Jean-Marie Le Gall, « Vieux Saint et grande noblesse à l’époque moderne : Saint-
Denis, les Montmorency et les Guise », RHMC, juillet-septembre 2003, no 50-3, 
p. 7-34, p. 16.

19  Chabron, Histoire de la maison de Polignac, op. cit., p. 9.



	 État et cultur es fa miliales� 127

20  Chabron affirmait : « Ainsi Apollon aiant choisi votre maison comme l’une des 
plus nobles de la Gaule pour son principal domicile pour y rendre ses oracles, il laissoit 
en meme temps rendre participante de sa plus grande splendeur et lumière, comblée de 
tant de grandeur, d’honneur et félicité qu’elle auroit été rendue comme immortelle et 
par privilège spécial comme exemptée et préservée de cette loi générale de la nature : 
de l’inconstance, du changement, de la corruption et anéantissement » : Chabron, 
Histoire de la maison de Polignac, op. cit., p. 12.

21  Ibid., p. 7.

22  Le xvie siècle fut marqué par un engouement éditorial pour les écrits de Pierre le 
Vénérable, l’un des ancêtres fondateurs de la maison de Montboissier. Dès 1522, ses 
lettres étaient publiées à Paris, chez Damien Hichman. Elles firent également l’objet 
de plusieurs autres éditions européennes, dont celle d’Ingolstadt en 1546. En tout, on 
dénombre dix-sept éditions des œuvres de Pierre le Vénérable jusqu’en 1611. Le temps 
de la Ligue, qui vit l’engagement dans ses rangs du marquis de Canillac, eut pour 
corollaire le succès éditorial des œuvres de son ancêtre Pierre le Vénérable. Georges 
de La Noue édita à Paris, en 1584, Les Œuvres du bon et ancien père Pierre, abbé de 
Cluny… contre les hérétiques de son temps, où se void la vraye succession de doctrine et 
traditions de l’Église catholique, marque très certaine et excellente qu’elle est la vraye 
Église contre tous les novateurs de ce temps.

23  Michel Nassiet a démontré que la vivacité du culte de saint Mériadec dans les fiefs 
des Rohan servait à conforter le pouvoir régional de la maison de Rohan : Nassiet, 
Parenté, noblesse et État, op. cit., p. 80-82.

24  On pourrait adopter la traduction suivante : « De la race des puissants, né des 
Arvernes pour les diriger ».

25  AD 63, 2E 0357 (5), fo 5.

26  Cette revendication mémorielle permettait aux Montboissier-Beaufort-Canillac, 
dont l’horizon était désormais confiné à la Basse-Auvergne, de franchir les barrières 
symboliques du repli social en se rattachant à « la noblesse noire ». Cette élite aristo-
cratique européenne, essentiellement romaine, forgeait son identité dans sa capacité 
à fournir des princes de l’Église et des papes. L’appartenance à la « noblesse noire » 
faisait des Montboissier-Beaufort-Canillac un cas à part dans la noblesse française.

27  AD 63, 2 E 0354 (23).

28  Posséder des ancêtres remarquables qui s’étaient distingués dans l’histoire, c’était 
« posséder de l’ancien » et disposer d’un « capital statutaire d’origine » qui permet-
tait à « l’individu vivant d’échapper à la nécessité de faire ses preuves par soi-même » : 
Pierre Bourdieu, La Distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Éditions de 
Minuit, 1979, p. 77.

29  Guillaume de Montboissier-Beaufort-Canillac, marquis de Pont-du-Château, père 
du sénéchal de Clermont, fut admonesté lors des Grands Jours d’Auvergne et fut 
condamné à une amende de 800 livres tournois.

30  AD 63, 2E 0357 (5), fo 8.

31  Geoffrey Parker, La Révolution militaire. La guerre et l’essor de l’Occident : 1500-
1800 [1988], trad. française, Paris, Gallimard, 1993.

32  AD 63, 2E 0357 (5), fo 8.

33  Ibid.



128	 Pou voirs et mémoir es des fa milles

34  Ibid.

35  On pense à la noblesse seconde. Voir notamment : Laurent Bourquin, Noblesse 
seconde et pouvoir en Champagne aux xvie et xviie siècles, Paris, Publications de la 
Sorbonne, 1994.

36  Chabron, Histoire de la maison de Polignac, op. cit., p. 55.

37  Il faut manier avec précaution ce concept car la terminologie de la parenté montre 
l’absence de toute distinction courante entre les deux lignes de filiation, contrairement 
aux systèmes lignagers. L’évolution anthroponymique, avec l’apparition de noms de 
famille héréditaires, et les structures de parenté ne sont pas toujours évidentes. Elles 
résultent, en Auvergne et en Bourbonnais, moins d’une structuration patrilinéaire 
que d’une structuration territoriale. La logique parentale ne recouvre pas toujours, ni 
totalement, la logique successorale. Cette dernière agissait sur les pratiques parentales 
pour s’accommoder aux exigences de l’organisation spatiale du pouvoir. Les anthro-
ponymes héréditaires ne renvoient pas à des lignages mais bien à des suites d’héri-
tiers, qu’Anita Guerreau-Jalabert appelle topolignées. Anita Guerreau-Jalabert, 
« Parenté », in Jacques Le Goff, Jean-Claude Schmitt (dir.), Dictionnaire raisonné 
de l’Occident médiéval, Paris, Fayard, 1999, p. 861-876.

38  Jean-Marie Apostolidès, Le Roi-machine. Spectacle et politique au temps de 
Louis XIV, Paris, Éditions de Minuit, 1981, passim.

39  Le vicomte de Polignac, « entre les marques et droits de souveraineté, celui-ci est 
l’un des principaux de ne relever ni reconnoitre tenir sa terre et seigneurie d’aucune 
principauté ni seigneurie de la terre mais de Dieu seul ». Chabron, Histoire de la 
maison de Polignac, op. cit., p. 25.

40  L’opposition entre les deux origines n’était cependant pas tranchée. Au début 
du xvie siècle, Jean Lemaire de Belges avança l’hypothèse qui faisait des Gaulois les 
ancêtres des Troyens, résolvant ainsi le problème de la jonction entre origines franques 
et gauloises. Jean Lemaire de Belges, Les Illustrations de Gaule et singularitez de 
Troye… avec les deux Epistres de l’Amant vert, composées par Jan Le Maire de Belges…, 
Lyon, 1509.

41  Sur la légende d’Apollon à Polignac, voir Alexandre Pau, Polignac, la légende du 
temple d’Apollon, Polignac, éd. du Roure, 2007.

42  Gabriel Syméoni, Sententiose imprese et dialoguo pio del Syméoni, con la verific-
tione del sito di Gergovia, la geografia d’Overnia, la figura e tempio d’Apolline in Velay, 
e il suo hieroglyfico monumento…, Roville, 1561.

43  Selon André Thevet, « Le chasteau de Polignac en Velay, contre lequel l’on voit 
encore escrit templum Apollinis » : André Thévet, Cosmographie universelle, Paris, 
Guillaume Chaudière, 1575, t. II, p. 544.

44  Chabron, Histoire de la maison de Polignac, op. cit., p. 15.

45  Symphorien Champier dit que « Auprès d’icelle cité [Le Puy] est une noble maison 
que l’on dict Poliniac : et est viscomté pour le présent. Et fut le chasteau construict 
par Apollon, duquel a print le nom de Poliniac, lequel est situé sur un rocq et mon-
tagne ». Gilles Corrozet, Symphorien Champier, Le Catalogue des villes et cités, 
assises ès troyes Gaules avec le bastiment, érection et fondation d’icelles, Lyon, Benoist 
Rigaud, 1575.



	 État et cultur es fa miliales� 129

46  La première substitution, en 1366, organisait le relèvement du nom et des armes de 
la maison de Canillac par le fils aîné à naître de Guillaume Roger de Beaufort, comte 
d’Alais, et de Guérines de Canillac. En 1511, Jacques de Beaufort-Canillac fit de son 
neveu et filleul, Jacques de Montboissier, son unique héritier, à charge pour lui d’aban-
donner le nom et les armes de son père pour prendre ceux des Beaufort-Canillac.

47  Christophe Badel, La Noblesse de l’Empire romain. Les masques et la vertu, 
Seyssel, Champ Vallon, 2005.

48  On pense notamment au testament de Marc de Montboissier-Beaufort-Canillac, 
marquis de Canillac, passé le 4 avril 1576. AD 63, 2 E 0353 (36).

49  Seul Louis de Montboissier, testant en 1414, qui fondait trois vicairies à 
Montboissier, à Vaulx et à Boissonnelle, demanda à être enterré au monastère de 
La Cluse en Piémont car il avait été fondé par ses ancêtres. Il secondait sa prière par 
un nombre important de legs pieux à l’abbaye piémontaise. AD 63, 2 E 0355 (89), 
testament de Louis de Montboissier (1414).

50  Le prieuré de Cunlhat fut fondé en  969 par trois moines du monastère de 
La Cluse que Le Décousu avait emmenés avec lui. Situé au centre de la baronnie de 
Montboissier, le prieuré Saint-Martin de Cunlhat fut en fait le gardien du lien unis-
sant les Montboissier à la règle bénédictine.

51  Ellery Schalk, From Valor to Pedigree. Ideas of Nobility in France in the Sixteenth 
and Seventeenth centuries, Princeton, Princeton University Press, 1986.





La famille, lieu et objet de pouvoirs





La parenté par alliance (adfinitas), 
reflet et ciment de l’alliance politique 

dans la Rome républicaine ?
Le cas d’Octavien et Marc Antoine  

à l’époque du second triumvirat (43-31 av. J.‑C.)

Miguel Canas

Le problème auquel nous avons choisi de nous intéresser est celui de 
l’influence de la parenté par alliance (ou adfinitas) sur la pratique 

du pouvoir à Rome à la fin de la République chez les chefs de faction 
Octavien et Marc Antoine, qui se sont disputé l’hégémonie de l’État 
romain au cours de la période troublée du second triumvirat. Leur 
rivalité s’est soldée par plusieurs guerres civiles, par la victoire d’Oc-
tavien, par la fin du régime républicain, ainsi que par l’avènement du 
Principat. La raison de ce choix est que le comportement de ces deux 
personnages ne s’est pas conformé au modèle en vigueur dans l’aris-
tocratie sénatoriale – dont ils étaient pourtant membres : suivant ce 
modèle, une alliance politique renforcée par une alliance matrimoniale 
(donc par des liens d’adfinitas) devait déboucher sur une collaboration 
durable et harmonieuse.

Amicitia et adfinitas

Les membres de l’aristocratie sénatoriale romaine, qui étaient en 
premier lieu des hommes politiques, ne pouvaient pas compter, pour 
assurer le succès de leur carrière, sur le soutien de partis semblables à 
ceux que nous connaissons aujourd’hui, c’est-à-dire dotés d’un appareil 
structuré et d’un réseau de membres permanents ; ils ne pouvaient donc 
s’appuyer que sur leurs ressources propres, et plus particulièrement sur 



134	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

leurs réseaux de relations personnelles, par lesquelles ils étaient liés à 
des individus issus de différentes couches de la société ou à des commu-
nautés de diverses natures. Les sénateurs héritaient de leur famille un 
certain nombre de relations, mais celles-ci ne pouvaient suffire à elles 
seules à les conduire au terme du cursus honorum ; elles devaient non 
seulement être entretenues, mais également complétées par la création 
de nouveaux liens.

Au sein de ce réseau de relations, deux types de liens retiendront 
notre attention, à savoir ceux qui avaient en commun d’unir le sénateur 
romain à d’autres membres de son ordre, ou du moins de l’aristocratie, 
et qui en outre étaient fréquemment combinés dans le domaine de l’ac-
tivité politique : il s’agit des liens d’amitié politique ou liens d’amicitia 
d’une part, et des liens de parenté par alliance (adfinitas) d’autre part.

L’amicitia impose à ceux qu’elle unit de s’apporter mutuellement 
appui et assistance dans le cadre de l’activité publique ; étant donné que 
l’amicitia est fondée, comme les relations de clientèle, sur le lien moral 
et religieux de la fides1 (« loyauté » ou « bonne foi »), les obligations qui 
en découlent sont en théorie aussi contraignantes que celles qui existent 
entre parents par alliance. Toutefois, les amicitiae qui se nouaient 
dans le cadre de l’activité politique n’impliquaient qu’une fidélité très 
relative : il faut distinguer, comme le fait le frère de Cicéron dans son 
Petit manuel de campagne électorale, la firma et perpetua amicitia de la 
brevis et suffragatoria amicitia, ce dernier type d’amitié, qui est celui 
que l’on trouve d’ordinaire chez les hommes politiques romains, étant 
marqué par son caractère intéressé2. S’il est vrai que les relations d’ami-
citia impliquaient notamment, en politique, une assistance mutuelle 
quand il s’agissait de briguer des magistratures, elles n’étaient en fait 
durables que dans la mesure où cela servait les intérêts de ceux qu’elles 
associaient et étaient donc, bien souvent, éphémères.

Ainsi, pour un aristocrate romain, acquérir l’amicitia ou devenir 
l’« ami » (amicus) de l’un de ses pairs ne constituait pas une garantie 
sûre de soutien ou un engagement solide de collaboration politique. 
En outre, il était difficile pour un homme politique romain de béné-
ficier de l’appui des réseaux familiaux et clientélaires de l’un de ses pairs 
s’il n’en était que l’amicus. Il était dès lors logique de renforcer une 
alliance politique, par essence fragile, par un lien plus contraignant, et 
l’alliance matrimoniale, conçue avant tout comme une alliance entre 
deux hommes à travers une femme, s’offrait comme la solution la plus 



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 135

indiquée : les soutiens que l’on retirait d’une alliance matrimoniale 
n’étaient en effet nullement aléatoires : les parents par alliance devaient 
se prêter mutuellement assistance, l’adfinitas créant des obligations réci-
proques, des solidarités fortes entre les individus qu’elle liait3. L’existence 
de ces solidarités a même entraîné l’élaboration, à l’intention de cer-
tains adfines, de dispenses, de restrictions et de dérogations qui avaient 
trait à leur participation à des procès impliquant l’un d’entre eux. Ces 
exceptions ne sont pas sans rappeler celles, de même nature, qui concer-
naient certains parents par le sang, auxquels plusieurs adfines étaient 
également assimilables dans la mesure où ils étaient frappés par des pro-
hibitions matrimoniales4.

La qualité d’adfinis, de par les obligations de solidarité qu’elle com-
portait, était donc un complément utile, et même naturel, aux liens 
d’amicitia politique et, surtout, elle apparaissait comme telle aux yeux 
des sénateurs romains, comme l’ont remarqué nombre de savants en 
s’appuyant sur plusieurs exemples convergents fournis par les sources 
anciennes. Selon Mireille Corbier :

de l’amitié à la parenté par alliance et, inversement, de la parenté par 
alliance à l’amitié, il n’y avait qu’un pas. Quiconque [au sein de l’aristo-
cratie] voulait devenir l’ami de Caton (Pompée), renforcer l’amitié qui 
l’unissait à lui (Hortensius) ou prouver sa loyauté à sa mémoire (Brutus) 
ne pouvait, à ce qu’il semble, le faire d’une meilleure façon qu’en 
épousant Caton (à travers une nièce, sa femme ou sa fille)5.

Il nous a été possible de confirmer cette analyse des stratégies matrimo-
niales des membres de l’aristocratie sénatoriale dans le cadre de notre 
recherche doctorale, laquelle portait sur l’ensemble des alliances matri-
moniales impliquant des sénateurs romains et ayant été contractées ou 
projetées entre 61 et 31 av. J.‑C., soit au cours des trente dernières années 
de la République6. Il est ressorti de ce travail que sur les 77 alliances 
matrimoniales recensées durant cette période, on peut en iden-
tifier 33 qui ont été conclues notamment pour sanctionner un ralliement 
ou pour consolider une entente ou une coopération dans le domaine 
politique, c’est-à-dire pour compléter un lien d’amicitia politique.



136	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Des alliances fragiles

En ce qui concerne Octavien et Antoine, sur le cas desquels nous nous 
arrêterons à présent, les chiffres sont encore plus éloquents, puisqu’il 
apparaît que ces deux chefs de faction ont pris soin d’accompagner 
par des alliances matrimoniales tous les accords et toutes les alliances 
importantes qu’ils ont conclus l’un avec l’autre. C’est ainsi que l’accord 
conclu entre eux en  43 av.  J.‑C. à Bologne fut scellé par le mariage 
d’Octavien avec Claudia, la belle-fille d’Antoine ; celui de Brindes, 
en 40 av. J.‑C., par le mariage d’Antoine avec Octavie, la sœur d’Oc-
tavien ; et celui de Tarente, en 37 av. J.‑C., par les fiançailles de Marcus 
Antonius Antyllus, fils d’Antoine, avec Julia, fille d’Octavien (précisons 
que pour les Romains, la parenté par alliance naissait dès la conclusion 
des fiançailles7).

En cela, Antoine et Octavien se sont donc conformés à la pratique 
en cours dans l’élite politique romaine, ce qu’avaient également fait les 
chefs de faction de la génération précédente, Jules César et Pompée ; un 
élément nouveau qu’il faut signaler est la demande, voire la pression, 
émanant de leurs concitoyens, laquelle a été un facteur déterminant de 
la conclusion de deux de ces alliances matrimoniales. En 43 av. J.‑C., tout 
d’abord, quand intervient une réconciliation entre les deux hommes 
après plusieurs mois de conflit, ce sont en effet les soldats d’Octavien 
et d’Antoine qui demandent que la nouvelle entente soit consolidée par 
le mariage du premier avec la belle-fille du second : le fait est signalé 
par Suétone, Plutarque et Velleius Paterculus – ce n’est que chez Dion 
Cassius que l’on trouve l’idée que la demande aurait émané des seuls 
soldats d’Antoine, lesquels auraient agi à l’instigation de leur général8. 
Pour ce qui est des accords de Brindes, en 40 av. J.‑C., qui mirent fin 
à une nouvelle phase conflictuelle et furent accompagnés du mariage 
de la sœur d’Octavien avec Antoine, Dion Cassius rapporte que c’est le 
peuple de Rome qui fut à l’origine du mariage en question, et Appien 
écrit que ce seraient les envoyés choisis par les soldats d’Octavien, 
parmi lesquels des sénateurs et des chevaliers, qui auraient demandé la 
conclusion de cette union9.

L’explication de ce phénomène est bien évidemment la conviction, 
partagée par tous les Romains de l’époque, que les ententes conclues 
entre Octavien et Antoine étaient particulièrement fragiles, que leur 
rupture déclencherait une nouvelle guerre civile –  ce que les faits 



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 137

confirmèrent – et qu’il était par conséquent indispensable de consolider 
les alliances politiques des deux hommes par des liens d’adfinitas. Mais 
ce qui doit retenir notre attention est le fait qu’en 43 et en 40 av. J.‑C., ce 
sont des hommes du peuple (des soldats du rang et la plèbe romaine) qui 
exigent que les deux généraux s’unissent par des liens d’adfinitas, ce qui 
montre que les aristocrates romains n’étaient pas seuls à considérer l’al-
liance matrimoniale comme le pendant naturel et le complément sou-
haitable de l’alliance politique. Aux yeux du peuple aussi, une entente 
politique était incomplète sans le renfort d’une alliance matrimoniale 
entre les parties impliquées.

Cette conception partagée par tous les Romains ne s’explique pas 
uniquement, en l’espèce, par le fait que les liens d’adfinitas astreignaient 
ceux qu’ils unissaient à l’entraide et à une coopération harmonieuse, 
mais aussi par le fait que ces liens contribuaient à prévenir la nais-
sance d’éventuels différends, ou du moins leur aggravation, à moyen, 
voire à long terme, d’une part en ouvrant la perspective d’une descen-
dance dans laquelle se mêlerait le sang des deux familles, d’autre part en 
plaçant entre les personnages impliqués une présence féminine modéra-
trice. Tel est l’objectif assigné, d’après Plutarque, au mariage d’Antoine 
et Octavie, la sœur d’Octavien, qui fut célébré en 40 av. J.‑C. après la 
conclusion des accords de Brindes :

Bien que [l’accord politique] semblât satisfaisant, il avait besoin d’une 
garantie plus solide  […]. Tous cherchaient à ce que ce mariage [entre 
Antoine et Octavie] soit conclu, espérant qu’Octavie, qui ajoutait à une 
grande beauté la réserve et l’intelligence, quand elle serait devenue la com-
pagne d’Antoine et aurait suscité son affection autant qu’il est naturel pour 
une telle femme, assurerait leur salut à tous égards et leur union intime10.

Cette conception de l’alliance matrimoniale peut d’ailleurs être rap-
prochée, comme le relève Eleanor Huzar, de l’épisode de l’intervention 
des Sabines, qui mirent un terme à la guerre opposant leurs parents et 
leurs maris en intercédant avec les enfants qu’elles avaient eus de leurs 
ravisseurs11. De fait, en 37 av. J.‑C., Octavie a contribué par son action 
à apaiser une nouvelle querelle entre son frère et son mari, ce qui rendit 
possible la conclusion de nouveaux accords à Tarente, intervenant en 
outre pendant les négociations pour inciter les deux hommes à se donner 
des gages supplémentaires d’amitié12.



138	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Divorces et guerres civiles

De ce qui précède, on peut conclure qu’en se liant l’un à l’autre par des 
liens d’adfinitas, Octavien et Antoine affichaient leur volonté de se par-
tager le pouvoir durablement et en bonne intelligence. Pourtant, si ces 
deux personnages ont accompagné leurs ententes politiques d’alliances 
matrimoniales, ils ne se sont que très imparfaitement conformés à la 
norme en vigueur en matière de relations entre adfines dans le cadre de 
leur activité politique.

Ce qui retient l’attention est, en premier lieu, l’incapacité des 
alliances matrimoniales conclues entre Octavien et Antoine à empêcher 
l’apparition ou la renaissance de conflits. Pour ne citer que le cas le plus 
célèbre, le mariage d’Antoine avec Octavie, pourtant renforcé, en 37 
av. J.‑C., par les fiançailles de son fils aîné avec la fille d’Octavien13, n’a pas 
suffi à empêcher que les deux hommes s’éloignent de plus en plus l’un de 
l’autre au cours des années 30 et, pour finir, qu’ils se déclarent la guerre. 
En fait, le mariage d’Antoine et Octavie et celui d’Octavien et Claudia 
ont été rompus du fait d’une brouille, directe ou indirecte, entre les deux 
hommes et peu de temps avant le déclenchement d’un affrontement entre 
leurs factions : le mariage d’Octavien et Claudia fut ainsi rompu en 41 
av. J.‑C. en raison de la discorde naissante entre celui-ci et les représen-
tants du parti antonien en Italie – parmi lesquels figurait notamment sa 
belle-mère Fulvia –, une discorde qui a d’ailleurs abouti au déclenchement 
de la guerre de Pérouse14 ; le mariage d’Antoine et Octavie fut, pour sa 
part, rompu en 32 av. J.‑C., après le départ de Rome des deux consuls et 
de trois cents sénateurs partisans d’Antoine, à un moment où la mésen-
tente de ce dernier avec Octavien avait atteint un degré extrême15 ; quant 
aux fiançailles d’Antyllus, le fils d’Antoine, avec la fille d’Octavien, elles 
semblent avoir été rompues au même moment et pour les mêmes raisons.

On pourrait voir dans ces ruptures la preuve que la norme en 
vigueur en matière de relations entre adfines était loin d’être dépourvue 
de toute force, Octavien et Antoine n’étant jamais allés jusqu’à l’affron-
tement militaire tant que subsistaient entre eux des liens d’adfinitas : 
les deux hommes ont en effet toujours pris soin de rompre les alliances 
matrimoniales sur lesquelles reposaient ces liens avant de déclencher un 
conflit ouvert, ce qui implique que l’on risquait de susciter la réprobation 
de l’opinion romaine si l’on entrait en conflit ouvert avec un adfinis16. 
L’interdiction de violer ouvertement les solidarités qui découlaient 



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 139

des alliances matrimoniales s’imposait donc aux chefs de faction eux-
mêmes. Toutefois, si l’on retient la conception extensive de la durée de 
l’adfinitas, largement répandue à Rome, on doit considérer que des liens 
de parenté par alliance subsistaient entre Octavien et Antoine tant que 
des enfants nés des mariages qu’ils avaient conclus étaient en vie, c’est-
à-dire même après la rupture de ces unions17. Or Octavie avait donné 
deux filles à Antoine, lesquelles étaient nièces d’Octavien. La guerre 
entre Antoine et Octavien en 31/30 av. J.‑C. aurait donc opposé deux 
adfines. On ne peut toutefois pas parler véritablement de violation des 
liens d’adfinitas dans ce cas, étant donné que, selon les juristes romains, 
ceux-ci étaient dissous en même temps que le mariage qui les avait 
créés18. Rien n’empêchait Octavien et Antoine de s’en tenir à cette 
conception restrictive de la durée de l’adfinitas et même, compte tenu 
de la nécessité pour eux d’avoir une totale liberté d’action contre leur 
ancien parent par alliance après avoir rompu avec lui, il était dans leur 
intérêt de considérer que l’adfinitas s’éteignait avec le divorce.

L’essentiel est toutefois ailleurs : ce sont des différends d’ordre poli-
tique qui ont provoqué la rupture des unions conclues entre Octavien et 
Antoine, c’est-à-dire précisément des désaccords du type de ceux que les 
mariages et les fiançailles étaient censés prévenir ou apaiser – et cela est 
remarquable, car sur les 30 autres alliances matrimoniales complétant 
un lien d’amicitia que l’on recense entre 61 et 31 av. J.‑C., il n’y en a que 
5 qui n’ont pas suffi à préserver l’entente qu’elles devaient renforcer.

Plus frappant encore, Octavien, contrairement à Antoine, n’a 
que très imparfaitement respecté ses obligations en tant qu’adfinis, 
et notamment les divers engagements prévus par les accords que lui-
même et son beau-frère avaient sanctionnés par des alliances matrimo-
niales. Ainsi Antoine respecta-t-il, pour sa part, les termes de l’accord 
qui fut conclu en  37 av.  J.‑C. à Tarente en fournissant à Octavien 
120 navires pour sa campagne contre Sextus Pompée, tandis qu’Oc-
tavien ne lui envoya pas les 20 000 légionnaires promis, mais seulement 
2000 hommes en 35 av.  J.‑C.19 Dion Cassius fournit une illustration 
supplémentaire de cette duplicité d’Octavien, à propos duquel il indique 
que, quand on lui proposa le mariage avec Claudia en 43 av. J.‑C. :

[il] ne refusa pas : il ne pensait pas, en effet, que ce mariage l’empêcherait 
de quelque manière que ce soit d’accomplir ce qu’il avait l’intention de 
faire contre Antoine20.



140	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Il ressort d’ailleurs du récit d’Appien qu’Octavien voyait dans le mariage 
et dans les fiançailles qui le liaient à Antoine un moyen de nuire à celui-
ci sans s’exposer à des représailles. Appien rapporte que Sextus Pompée, 
qui fut le maître de la Sicile jusqu’à ce qu’Octavien l’en chasse, aurait 
reproché à Antoine par l’intermédiaire de ses envoyés de « [se laisser] 
souvent piéger par César [Octavien] avec des discours et grâce à leur 
parenté par alliance21 ». En somme, aux yeux d’Octavien, les obligations 
découlant de la qualité de parent par alliance n’engageaient qu’Antoine, 
qu’elles servaient par conséquent à entraver et à exploiter.

On peut identifier une deuxième forme d’utilisation par Octavien 
contre Antoine des alliances matrimoniales qui le liaient à ce dernier, et 
plus particulièrement du mariage de celui-ci avec sa sœur Octavie. En 
donnant sa sœur en mariage à Antoine, ce qui faisait d’elle la garante de 
la concorde entre son frère et son mari, Octavien avait placé ce dernier 
dans une position délicate : Antoine était en effet astreint à un compor-
tement irréprochable vis-à-vis de son épouse, puisque celle-ci était, aux 
yeux des Romains, le gage de la paix dans la cité. De ce fait, des com-
portements comme l’adultère, que la société romaine pouvait tolérer, du 
moins en règle générale et jusqu’à un certain point, étaient en l’espèce 
réprouvés, car ils paraissaient de nature à fragiliser un mariage indispen-
sable à la concorde civile – un mariage dans lequel, en définitive, rien ne 
restait confiné à la sphère privée : Antoine ne pouvait donc pas délaisser 
Octavie pour une maîtresse, comme il le fit, sans susciter l’indignation 
à Rome, et ce alors que, d’une part, Jules César avait lui-même eu une 
relation adultérine avec la maîtresse en question, Cléopâtre, d’autre part, 
que son allié et adfinis Octavien pouvait se voir reprocher de multiples 
liaisons extraconjugales22. L’indignation de l’opinion publique contre 
Antoine était d’ailleurs d’autant plus aisée à susciter qu’Octavie pos-
sédait au plus haut degré les vertus canoniques de l’épouse romaine et, 
de ce fait, ne prêtait pour sa part le flanc à aucun reproche.

Or Octavien a non seulement contribué, par ses manquements à 
ses obligations d’adfinis, à la dégradation des relations d’Antoine avec 
sa sœur, mais il a aussi cherché à tirer un profit politique de cette dégra-
dation, en l’exploitant dans sa propagande pour dénigrer Antoine et, 
d’une façon plus détournée, lors des événements de 35 av. J.‑C., sur les-
quels nous sommes renseignés par Plutarque et Dion Cassius : cette 
année-là, tout en sachant qu’elle y serait certainement mal reçue, 
Octavien autorisa sa sœur à se rendre en Orient pour apporter à son mari 



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 141

les 2000 soldats (au lieu des 20 000 promis) et les présents qu’elle avait 
obtenus de lui23 ; comme cela était prévisible, Antoine refusa qu’elle le 
rejoignît et elle dut rentrer à Rome24. Octavien demanda alors à sa sœur 
de quitter la maison d’Antoine, comme si elle avait été répudiée, consi-
dérant qu’elle avait subi un traitement qui équivalait à un divorce – il ne 
semble pas, en effet, lui avoir demandé de divorcer, ce qui laisse penser 
qu’à ses yeux, le mariage était déjà dissous25.

À l’évidence, à cette époque, Octavien se sentait suffisamment fort 
pour rompre avec son beau-frère et rival – Sextus Pompée et Lépide 
avaient été éliminés et ses forces militaires augmentées –, et déclencher 
ce faisant l’affrontement décisif qui allait déterminer auquel d’entre 
eux reviendrait l’hégémonie. Mais en affectant de croire qu’Antoine 
avait répudié sa sœur, Octavien cherchait à lui faire endosser la respon-
sabilité de la guerre civile que ce divorce n’allait pas manquer de pro-
voquer. C’est en effet celui qui prendrait l’initiative de rompre l’union 
sur laquelle reposait la paix civile qui apparaîtrait comme le responsable 
du déclenchement d’une nouvelle guerre entre Romains. À l’inverse, 
son rival bénéficierait de l’avantage moral d’avoir subi la rupture de 
leur amicitia, donc de paraître avoir fait tout ce qui était en son pouvoir 
pour préserver la concorde26. On comprend dès lors que, se sentant 
prêt à combattre Antoine, Octavien se soit empressé, en 35 av.  J.‑C., 
dans un premier temps, d’interpréter le comportement de celui-ci vis-
à-vis de sa sœur comme une répudiation, bien qu’il n’en eût été à l’évi-
dence nullement question dans l’esprit de son beau-frère, et, dans un 
second temps, d’exhorter Octavie à se considérer comme une femme 
divorcée. En outre, après l’échec de sa manœuvre – du fait de l’attitude 
de sa sœur, qui refusa de considérer que le comportement de son mari 
Antoine signifiait répudiation27 –, Octavien se garda bien de demander 
à Octavie de rompre l’union, car cela l’aurait fait apparaître, aux yeux 
des Romains, comme le responsable de la guerre qui s’ensuivrait : il a 
donc attendu que son beau-frère se décide à le faire, et à ce propos, il 
n’est pas interdit de penser que la répudiation d’Octavie par Antoine, 
en 32 av. J.‑C., fut pour lui un soulagement28.

On notera qu’Octavien s’était trouvé dans la position inconfor-
table d’Antoine quelques années auparavant, entre 43 et 41 av.  J.‑C., 
quand il avait épousé la belle-fille de celui-ci sous la pression de l’armée, 
puisque c’est sur ce mariage qu’avait reposé un temps la pérennité de 
l’entente entre les deux généraux et, par extension, la concorde civile. 



142	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Or Octavien avait eu l’occasion de constater combien cette position 
pouvait être délicate au moment où il avait décidé de mettre fin à cette 
union, en 41 av. J.‑C., non pas qu’il voulût alors rompre avec Antoine, 
mais parce que sa belle-mère Fulvia et Lucius Antonius, le frère d’An-
toine, avaient entrepris des menées séditieuses contre lui29. Dion Cassius 
explique le divorce en déclarant :

Car César [Octavien], ne supportant pas le caractère difficile de sa belle-
mère – c’est en effet avec elle plus qu’avec Antoine qu’il voulait paraître 
être en désaccord –, répudia la fille de celle-ci, en faisant valoir qu’elle 
était encore vierge, déclaration qu’il confirma par un serment30.

Ce récit, dans lequel l’historien reproduit probablement les arguments 
avancés à l’époque pour justifier le divorce31, montre qu’Octavien s’em-
ploya en premier lieu à ce que la répudiation de Claudia soit perçue 
non pas comme le signe d’une rupture avec Antoine, mais comme la 
conséquence de sa mésentente avec Fulvia, l’épouse de celui-ci, ce qui 
semble avoir été le cas32. Ce faisant, il présentait ce mariage comme une 
affaire ne concernant que lui-même et Fulvia, bien que l’union eût été 
conclue à l’origine pour garantir la pérennité de la réconciliation inter-
venue entre lui et Antoine en 43 av. J.‑C. Par ailleurs, il est remarquable 
qu’Octavien ait assuré sous serment que, quoiqu’ayant été conclue un an 
et demi plus tôt, l’union n’avait pas été consommée et que Claudia était 
restée vierge. À l’évidence, le but de cette déclaration était d’atténuer la 
gravité de la rupture aux yeux du peuple romain, auquel Octavien faisait 
ainsi comprendre qu’il n’y avait pas – et qu’il n’y avait jamais eu – lieu 
d’attendre une quelconque descendance de ce mariage et que, par consé-
quent, sa dissolution ne privait en rien la cité d’une garantie solide de 
concorde entre lui et Antoine.

L’explication évoquée par Dion Cassius, et probablement avancée 
par Octavien, pour la répudiation de la fille de Fulvia –  à savoir la 
mésentente du gendre avec sa belle-mère –, apparaît en contradiction 
avec l’attestation par ce dernier de la virginité de son épouse : la pre-
mière vise en effet à nier que le mariage en question ait eu une quel-
conque signification politique en ce qui concerne les relations d’Oc-
tavien avec Antoine, cette union étant présentée comme une alliance 
matrimoniale entre aristocrates parmi d’autres ; la seconde implique au 
contraire la reconnaissance du fait qu’il s’agissait d’un mariage politique 



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 143

ayant pour but de sceller une entente entre les deux chefs de faction. 
Cette contradiction est peut-être le signe que l’affaire du divorce ne 
fut pas expédiée aussi aisément que le récit de Dion Cassius le suggère 
– sans qu’il faille nécessairement supposer que l’historien a passé sous 
silence des détails fâcheux : le plus probable est que lui-même n’a trouvé, 
au sujet de cet événement, que des informations fragmentaires ou 
expurgées – et qu’elle fut en réalité fort embarrassante pour Octavien. 
On peut ainsi supposer que ce dernier a essayé dans un premier temps de 
faire accepter la répudiation de Claudia en avançant l’explication repro-
duite par Dion Cassius et que, devant la réprobation de l’opinion et des 
soldats, inquiets à l’idée que ce divorce puisse annoncer une nouvelle 
guerre entre lui et Antoine – il était en effet inévitable qu’en se séparant 
de Claudia, Octavien parût remettre en cause leur entente, même s’il 
ne semble pas avoir voulu rompre avec son allié –, il a tenté par la suite 
d’atténuer la gravité de sa décision pour la sauvegarde de la paix civile en 
arguant que l’union qu’il venait de rompre n’avait pas été consommée, 
renonçant à nier la dimension politique de celle-ci –  l’ordre inverse 
étant également envisageable.

C’est sans doute dans cette expérience déplaisante qu’il faut com-
prendre que, par la suite, Octavien n’a plus contracté de mariage pour 
sceller la conclusion d’une entente avec Antoine. Lors de sa nouvelle 
réconciliation avec ce dernier en 40 av.  J.‑C. à Brindes, Octavien n’a 
pas repris pour épouse Claudia, comme il aurait pu le faire : Fulvia était 
entre-temps décédée et le mariage qu’il avait lui-même contracté avec 
Scribonia peu de temps auparavant pouvait être rompu sans dommage. 
Il laissa ainsi à son rival la charge de contracter le mariage sur lequel 
allaient reposer les espoirs de leurs concitoyens et, surtout, sur lequel 
s’exercerait leur vigilance, c’est-à-dire qu’il laissa à Antoine la charge 
d’occuper à son tour et seul la position délicate qui avait été la sienne à 
l’époque de son mariage avec Claudia.

Au terme de cette étude, il apparaît que les relations entre Octavien 
et Antoine ne se sont pas conformées au modèle des relations entre 
alliés politiques unis par un lien d’adfinitas, principalement (mais pas 
exclusivement) du fait d’Octavien ; en cela, les alliances matrimoniales 
conclues entre ces deux personnages se distinguent profondément de 
celles contractées par leurs contemporains et pairs. La  raison en est 



144	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

l’objectif poursuivi par les deux chefs de faction, à savoir l’établissement 
d’une domination personnelle et exclusive sur l’État romain, laquelle 
n’admettait aucun partage et ne pouvait conduire qu’à l’élimination 
du rival : dès lors, les ententes et réconciliations que ces personnages 
concluaient, ainsi que les alliances matrimoniales qui les sanctionnaient 
étaient nécessairement provisoires et n’avaient pour raison d’être que la 
pression de leurs proches et du peuple et, surtout, le besoin de différer, 
pour mieux le préparer, un affrontement jugé inéluctable.

Remarquons brièvement que le cas d’Octavien et Antoine se dis-
tingue de celui de César et Pompée, les chefs de faction de la génération 
précédente. En effet, s’il est vrai que César a mis à profit la relation d’ad-
finitas qui le liait à Pompée pour renforcer sa position, il ne semble pas 
l’avoir fait dans l’intention d’éliminer ce dernier, comme le montre son 
souci constant, même après le début de la guerre civile, de parvenir à 
un compromis avec celui-ci. Selon Ronald Syme, le futur dictateur était 
prêt à reconnaître « la primauté théorique de Pompée », en échange de 
quoi « [lui] et ses partisans se seraient emparés du gouvernement33 ». 
En revanche, rien ne permet de penser qu’Octavien et Antoine envi-
sageaient de se partager durablement le pouvoir : les mariages et les 
fiançailles qu’ils contractent ou arrangent s’apparentent en réalité à 
des trêves, les liens d’adfinitas ainsi créés n’étant destinés à durer que 
le temps que les deux hommes se préparent pour l’affrontement qui 
les opposera. Dion Cassius ne dit pas autre chose quand il explique la 
réconciliation à laquelle Octavien et Antoine consentent en 37 av. J.‑C. à 
Tarente et qu’ils scellent en fiançant Marcus Antonius Antyllus à Julia 
par le fait qu’« ils n’avaient pas encore le loisir de se faire la guerre34 ». 
À  travers le cas atypique d’Octavien et d’Antoine, il nous est donc 
donné de voir une manifestation de la transition, qui s’opérait à cette 
époque, du régime oligarchique de la République vers celui, monar-
chique, du Principat.

 1  Gérard Freyburger, Fides. Étude sémantique et religieuse depuis les origines 
jusqu’à l’époque augustéenne, Paris, Les Belles Lettres, 1986, p. 177-185 ; voir Joseph 
Hellegouarc’h, Le Vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous la 
République, Paris, Les Belles Lettres, 1963, p. 23-24.

2  Quintus Cicero, Commentariolum petitionis, 26 (l’amicitia ou amitié « solide et 
durable » et l’amitié « passagère et électorale ») (trad. Léopold-Albert Constans, 
Paris, CUF, 1950).



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 145

3  Voir Suzanne Dixon, « The marriage, once contracted, entailed reciprocal obli-
gations in addition to the dowry » (« The Marriage Alliance in the Roman Elite », 
Journal of family history, vol. 10, no 4, 1985, p. 367).

4  Philippe Moreau, « Adfinitas. La parenté par alliance dans la société romaine 
(ier siècle av. J.‑C.-iie siècle apr. J.‑C.) », in Jean Andreau et Hinnerk Bruhns (éd.), 
Parenté et stratégies familiales dans l’Antiquité romaine. Actes de la table ronde des 
2-4 octobre 1986, Paris, Maison des sciences de l’homme, Rome, coll. de l’École fran-
çaise de Rome, 129, 1990, p. 5-7 ; Yan Thomas, « Mariages endogamiques à Rome. 
Patrimoine, pouvoir et parenté depuis l’époque archaïque », Revue historique de droit 
français et étranger (désormais RHDE), no 58, 1980, p. 352, n. 22.

5  Mireille Corbier, « Constructing Kinship in Rome : Marriage and Divorce, 
Filiation and Adoption », in David I. Kertzer et Richard P. Saller (éd.), The 
Family in Italy from Antiquity to the Present, New Haven et Londres, Yale University 
Press, 1991, p. 143 (« from friendship to alliance, and inversely, from alliance to friend-
ship, was but a step. Anyone who wanted to become Cato’s friend [Pompey], or reinforce 
his friendship with him [Hortensius], or prove his loyalty to Cato’s memory [Brutus] 
apparently could find no better way to do so than to marry Cato [through a niece, his wife, 
or his daughter] »). Voir Joseph Hellegouarc’h, pour qui l’adfinitas est l’un des 
liens les plus naturels qui puissent servir de base à l’amicitia politique (Le Vocabulaire 
latin, op. cit., p. 64-67).

6  Dans le cadre de notre thèse dirigée par Mme Elizabeth Deniaux, Université Paris 
Ouest-Nanterre La Défense, 2010, publiée sous le titre Miguel A. Canas, Les Stratégies 
matrimoniales de l’aristocratie sénatoriale romaine au temps des guerres civiles 
(61-30 av. J.‑C.), Paris, Les Belles Lettres (Etudes Anciennes), 2019.

7  Moreau, « Adfinitas », art. cit., p. 15-16, 19.

8  Suétone, Divus Augustus, 62 : « Quand il fut réconcilié avec Antoine après leur 
première dissension, comme leurs soldats réclamaient qu’ils se lient aussi [i. e. en plus 
de l’accord politique conclu] par un lien de parenté, [Octavien] épousa, alors qu’elle 
était à peine nubile, Claudia, la belle-fille de celui-ci et la fille que Fulvia avait eue 
de P. Clodius » (« […] reconciliatus post primam discordiam Antonio, expostulantibus 
utriusque militibus ut et necessitudine aliqua iungerentur, priuignam eius Claudiam, 
Fuluiae ex P. Clodio filiam, duxit uxorem uixdum nubilem […] ») ; Plutarque, 
Antoine, 20 : « Après cette réconciliation, les soldats, se tenant autour d’eux, deman-
dèrent que César [Octavien] scellât en outre cette amitié par un mariage en épousant 
Clodia, fille de Fulvia, la femme d’Antoine » (« Ἐπὶ δ’ οὖν ταῖς διαλλαγαῖς ταύταις οἱ 
στρατιῶται περιστάντες ἠξίουν καὶ γάμῳ τινὶ τὴν φιλίαν συνάψαι Καίσαρα, λαβόντα 
τὴν Φουλβίας τῆς Ἀντωνίου γυναικὸς θυγατέρα Κλωδίαν ») ; Velleius Paterculus, 
II, 65 : « C’est alors que commença l’alliance de leurs puissances respectives et que, 
sur les exhortations et les prières de leurs armées, un lien de parenté par alliance fut 
noué entre Antoine et César [Octavien], la belle-fille du premier ayant été fiancée 
au second » (« Tunc inita potentiae societas et, hortantibus orantibusque exercitibus, 
inter Antonium etiam et Caesarem facta adfinitas, cum esset priuigna Antonii desponsa 
Caesari ») ; Dion Cassius, XLVI, 56 : « Les soldats d’Antoine négocièrent alors 
pour marier à César [Octavien], bien qu’il fût fiancé à une autre, la fille que Fulvia, 
l’épouse d’Antoine, avait eue de Clodius, manœuvre dont il est évident que l’insti-
gateur était Antoine » (« Κἀν τούτῳ οἱ τοῦ Ἀντωνίου στρατιῶται τὴν θυγατέρα τὴν 
τῆς Φουλουίας τῆς γυναικὸς αὐτοῦ, ἣν ἐκ τοῦ Κλωδίου εἶχε, τῷ Καίσαρι καίτοι ἑτέραν 
ἠγγυημένῳ προεξένησαν, τοῦ Ἀντωνίου δῆλον ὅτι τοῦτο κατασκευάσαντος »).



146	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

9  Dion Cassius, XLVIII, 31 : « Les habitants de Rome […] s’étant employés à 
obtenir le mariage d’Octavie, la sœur de César [Octavien], avec Antoine après la mort 
du mari de celle-ci, alors même qu’elle était enceinte […] » (« Οἱ δὲ ἐν τῇ Ῥώμῃ […] 
τὴν Ὀκταουίαν τὴν τοῦ Καίσαρος ἀδελφὴν γυναῖκα τῷ Ἀντωνίῳ, ἐπειδὴ ὁ ἀνὴρ αὐτῆς 
ἐτετελευτήκει, καὶ κυοῦσαν προμνησάμενοι […] ») ; Appien, Guerres civiles (abrégé ci-
après en BC), V, 64 : « Marcellus, qui avait épousé Octavie, la sœur de César [Octavien], 
étant récemment décédé, les médiateurs voulaient que César [Octavien] marie celle-
ci à Antoine. Et César [Octavien] le fit aussitôt […] » (« Ὑπογύως δὲ Μαρκέλλου 
τεθνεῶτος, ὃς τὴν ἀδελφὴν Καίσαρος εἶχεν Ὀκταουίαν, ἐδικαίουν οἱ διαλλακταὶ τὴν 
Ὀκταουίαν Ἀντωνίῳ τὸν Καίσαρα ἐγγυῆσαι. Καὶ ὁ μὲν αὐτίκα ἐνηγγύα […] »).

10  Plutarque, Antoine, 31 : « Ταῦτ’ ἔχειν καλῶς δοκοῦντα πίστεως ἐδεῖτο 
σφοδροτέρας. […] τοῦτον ἅπαντες εἰσηγοῦντο τὸν γάμον, ἐλπίζοντες τὴν Ὀκταουίαν, 
ἐπὶ κάλλει τοσούτῳ σεμνότητα καὶ νοῦν ἔχουσαν, εἰς ταὐτὸν τῷ Ἀντωνίῳ παραγενομένην 
καὶ στερχθεῖσαν ὡς εἰκὸς τοιαύτην γυναῖκα, πάντων πραγμάτων αὐτοῖς σωτηρίαν 
ἔσεσθαι καὶ σύγκρασιν ». L’optimisme suscité chez les Romains par la conclusion de 
cette alliance matrimoniale transparaît dans la IVe églogue des Bucoliques de Virgile, 
contemporaine de l’événement, composée alors que le poète était attaché au sénateur 
Caius Asinius Pollio, et qui voit dans l’année 40 av. J.‑C. la promesse d’un nouvel 
Âge d’or dont l’épanouissement accompagnera l’entrée dans l’âge adulte d’un enfant 
né à cette époque : selon une interprétation (retenue notamment par Ronald Syme, 
La Révolution romaine [1939], trad. Roger Stuveras, Paris, Gallimard, 1967, p. 211-
212 ; id., The Augustan Aristocracy, Oxford, Clarendon Press, 1986, p. 360 ; et par 
Wendell V. Clausen, A Commentary on Virgil. Eclogues, Oxford, Clarendon Press, 
1994, p. 121-122), le poème ferait en effet allusion à la paix restaurée par les accords 
de Brindes, dans la conclusion desquels Pollio avait joué un rôle important, et à l’en-
fant, garant de cette paix, que l’on espérait voir naître de l’union d’Antoine avec la 
sœur d’Octavien. Sur les différentes hypothèses en lice au sujet de l’identité de l’en-
fant évoqué dans ce poème de Virgile, voir Robert Coleman (éd.), Vergil. Eclogues, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1977, p. 150-152.

11  Eleanor G.  Huzar, « Mark Antony : Marriages vs Careers », The Classical 
Journal, vol. 81, no 2, décembre 1985-janvier 1986, p. 104. Pour le récit de l’inter-
vention des Sabines : Tite-Live, I, 13 ; Denys d’Halicarnasse, Antiquités 
romaines, II, 45-46.

12  Sur le rôle d’Octavie dans la réconciliation d’Antoine et Octavien : Appien, 
BC, V, 93 ; Plutarque, Antoine, 35 ; Dion Cassius, XLVIII, 54. Sur l’action 
d’Octavie pendant les négociations de l’accord de Tarente : Appien, BC, V, 95 ; 
Plutarque, ibid. Il faut peut-être nuancer l’importance du rôle que les sources 
anciennes attribuent à Octavie dans les étapes préliminaires et dans la conclusion 
des accords de Tarente (voir Mario Attilio Levi, Ottaviano capoparte. Storia politica 
di Roma durante le ultime lotte di supremazia, Firenze, La nuova Italia, 1933, vol. II, 
p. 71, n. 1).

13  Dion Cassius, XLVIII, 54 : « Et afin d’être unis par des liens de parenté plus 
nombreux, César [Octavien] fiança sa fille à Antyllus, le fils d’Antoine […] » (« Καὶ 
ὅπως γε πλείοσι τοῖς τῆς συγγενείας συνδέσμοις συνέχοιντο, ὅ τε Καῖσαρ Ἀντύλλῳ τῷ τοῦ 
Ἀντωνίου υἱεῖ τὴν θυγατέρα […] ἠγγύησε »).

14  Dion Cassius, XLVIII, 5 ; Suétone, Divus Augustus, 62.

15  Dion Cassius, L, 3.



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 147

16  Il est vrai que le récit fait par Dion Cassius de l’invasion de l’Égypte par Octavien, 
en 30 av. J.‑C., laisse planer un doute quant à la rupture des fiançailles du fils d’An-
toine avec la fille d’Octavien. L’historien indique en effet qu’« Antyllus, bien qu’il 
fût fiancé à la fille de César [Octavien] et qu’il se fût réfugié dans le temple dédié à 
son père que Cléopâtre avait fait construire, fut aussitôt égorgé » (Dion Cassius, 
LI, 15 : « Ἄντυλλος μέν, καίτοι τήν τε τοῦ Καίσαρος θυγατέρα ἠγγυημένος καὶ ἐς τὸ 
τοῦ πατρὸς αὐτοῦ ἡρῷον, ὃ ἡ Κλεοπάτρα ἐπεποιήκει, καταφυγών, εὐθὺς ἐσφάγη »). Le 
père de Julia aurait donc fait exécuter le fiancé de sa fille sans que ni lui ni Antoine 
aient rompu au préalable les fiançailles de leurs enfants, alors même que la procédure 
était extrêmement simple (voir Max Kaser, Das römische Privatrecht. I. Das altrö-
mische, das vorklassische und klassische Recht, Munich, C. H. Beck, 1971, p. 314 ; Susan 
Treggiari, Roman Marriage. Iusti conjuges from the Time of Cicero to the Time of 
Ulpian, Oxford, Clarendon Press, 1991, p. 155-156) et que le mariage de la sœur de 
l’un avec l’autre avait, lui, été dissous. Toutefois, si l’on en croit Suétone, qui rapporte 
des informations trouvées dans les écrits d’Antoine, après avoir été fiancée à Antyllus, 
Julia aurait été promise par Octavien au roi des Gètes Cotiso, ce qui prouverait qu’il y 
a eu rupture des fiançailles avant la mort d’Antyllus – et de son père –, probablement 
au moment de la répudiation d’Octavie (Suétone, Divus Augustus, 63). Surtout, 
quoi qu’il en soit des renseignements fournis par Suétone, il semble peu probable 
qu’Octavien et Antoine aient laissé subsister entre eux un lien d’adfinitas par l’inter-
médiaire de leurs enfants après la répudiation d’Octavie, qui marquait leur rupture 
irrévocable, et se soient exposés ainsi au reproche de faire la guerre à un adfinis et, dans 
le cas d’Octavien, d’avoir fait mettre à mort un futur gendre.

17  Moreau, « Adfinitas », art. cit., p. 17-19.

18  Ibid., p. 16.

19  Sur l’incident qui marqua l’envoi de ces 2000 hommes à Antoine, voir ci-après.

20  Dion Cassius, XLVI, 56 : « […] ὃς οὐκ ἀπηρνήσατο· οὐδὲ γὰρ ἐμποδισθήσεσθαί τι 
ἐκ τῆς ἐπιγαμίας πρὸς ἃ κατὰ τοῦ Ἀντωνίου πράξειν ἤμελλεν ἐνόμισε ».

21  Appien, BC, V, 134 : « […] πολλάκις ὑπὸ Καίσαρος ἐνεδρευθῆναι λόγοις τε καὶ τῷ 
γενομένῳ κήδει […] ».

22  Antoine semble n’avoir épousé Cléopâtre qu’en 34 av. J.‑C. (voir Meyer Reinhold, 
From Republic to Principate : an Historical Commentary on Cassius Dio’s Roman 
History Books 49-52 (36-29 B.C.), Atlanta, Scholars Press, 1988, p. 220-222). Au 
demeurant, cette union entre un citoyen romain et une pérégrine qui ne jouissaient 
certainement pas du conubium l’un vis-à-vis de l’autre était sans valeur au regard du 
droit romain (Kaser, Das römische Privatrecht, op. cit., p. 315, 317). Sur les liaisons 
extraconjugales d’Octavien : Suétone, Divus Augustus, 69.

23  Alors qu’il aurait pu empêcher sa sœur d’apporter elle-même renforts et cadeaux à 
Antoine, « [il] le lui permit, non pas pour lui être agréable, mais, comme l’affirme une 
majorité d’auteurs, pour qu’ayant été gravement outragée et complètement délaissée, 
elle lui fournisse un motif convenable pour la guerre » (Plutarque, Antoine, 53 : 
« […] ἐπέτρεψε Καῖσαρ, ὡς οἱ πλείους λέγουσιν οὐκ ἐκείνῃ χαριζόμενος, ἀλλ’ ὅπως 
περιυβρισθεῖσα καὶ καταμεληθεῖσα πρὸς τὸν πόλεμον αἰτίαν εὐπρεπῆ παράσχοι »).

24  Dion Cassius, XLIX, 33 ; voir Plutarque, Antoine, 53. Antoine ne pouvait 
faire autrement que refuser qu’Octavie le rejoigne : une rencontre avec son épouse 
aurait signifié qu’il acceptait la violation de ses engagements par le frère de celle-ci, 
lequel, en lieu et place des 20 000 légionnaires promis à Tarente, lui faisait parvenir 



148	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

par Octavie pour sa campagne contre les Parthes 2000 hommes d’élite et une troupe 
de cavaliers. Sur cette question, voir Levi, Ottaviano capoparte, op. cit., p. 134 : « […] 
Antonio non volle ricevere presso di sè Ottavia, per non fare neppure un atto formale di 
acquiescenza ai patti alterati da Ottaviano » ; voir aussi n. 1, p. 134-135. Il est en outre 
possible que les 2000 hommes qu’évoque Plutarque soient identiques aux cavaliers, 
mentionnés, eux, par Appien (BC, V, 138) : Levi, Ottaviano capoparte, op. cit., ibid.

25  Le divorce était un acte extrêmement simple du point de vue formel : Kaser, Das 
römische Privatrecht, op. cit., p. 326-327. Pour Treggiari, « nothing shows that any 
verbal formula was essential » et « the requirements for valid divorce were disputable 
even to legal experts » (Roman marriage, op. cit., p. 447, 449).

26  Il nous semble donc que, quand il écrit qu’Octavien espérait, en autorisant sa 
sœur à rejoindre son mari en Orient, obtenir « un motif convenable pour la guerre » 
(Antoine, 53 : voir supra n. 23), Plutarque n’expose pas de façon satisfaisante l’enjeu 
véritable de la manœuvre, qui est d’amener Antoine à endosser la responsabilité du 
divorce, donc de la guerre.

27  Ibid., 54 : « Quand elle revint d’Athènes, César [Octavien] ordonna à Octavie, 
qui paraissait avoir été outragée, d’aller habiter seule. Mais celle-ci refusa de quitter 
la maison de son mari et pria son frère lui-même de ne pas se soucier de ce qui lui 
arrivait s’il avait décidé de faire la guerre à Antoine sans autre motif que celui-là, car 
on ne jugerait pas convenable que les deux plus grands commandants engagent les 
Romains dans une guerre civile, l’un par amour pour une femme, l’autre par jalousie » 
(« Ὀκταουίαν δὲ Καῖσαρ ὑβρίσθαι δοκοῦσαν, ὡς ἐπανῆλθεν ἐξ Ἀθηνῶν, ἐκέλευσε καθ’ 
ἑαυτὴν οἰκεῖν. ἡ δ’ οὐκ ἔφη τὸν οἶκον ἀπολείψειν τοῦ ἀνδρός, ἀλλὰ κἀκεῖνον αὐτόν, 
εἰ μὴ δι’ ἑτέρας αἰτίας ἔγνωκε πολεμεῖν Ἀντωνίῳ, παρεκάλει τὰ καθ’ ἑαυτὴν ἐᾶν, ὡς 
οὐδ’ ἀκοῦσαι καλόν, εἰ τῶν μεγίστων αὐτοκρατόρων ὁ μὲν δι’ ἔρωτα γυναικός, ὁ δὲ διὰ 
ζηλοτυπίαν εἰς ἐμφύλιον πόλεμον Ῥωμαίους κατέστησε »).

28  Dans le discours qu’il tint à ses troupes avant la bataille d’Actium – du moins 
dans la version qui en est donnée par Dion Cassius (L, 26), laquelle s’inspire tou-
tefois vraisemblablement des thèmes développés par la propagande de l’intéressé –, 
Octavien ne se fit pas faute d’affirmer qu’il s’était lui-même interdit de rompre avec 
son beau-frère, fût-ce du fait du comportement de celui-ci, par modération et abné-
gation, s’attribuant les qualités dont avait fait preuve sa sœur, et présenta Antoine, 
lequel avait répudié Octavie l’année précédente (Dion Cassius, L, 3 ; Plutarque, 
Antoine, 57 ; Tite-Live, Periochae, 132), comme celui qui avait décidé et commencé 
la guerre alors que lui-même s’était refusé à le faire, et son propre combat comme une 
lutte rendue inévitable par son adversaire et avant tout défensive.

29  Sur l’origine de la brouille d’Octavien avec Fulvia et Lucius Antonius, voir 
Dion Cassius, XLVIII, 5 : « Avec le temps, assurément, ils entrèrent en conflit, 
les uns [Lucius Antonius et Fulvia] parce qu’ils n’avaient pas reçu la part des terres 
qui revenait à Antoine, l’autre [Octavien] parce qu’il n’avait pas obtenu d’eux les 
troupes qu’ils devaient lui fournir en échange. De ce fait, la parenté par alliance qui 
les unissait fut rompue et ils furent conduits à une guerre ouverte » (« Προϊόντος 
γὰρ δὴ τοῦ χρόνου διηνέχθησαν, οἱ μὲν ὅτι τοῦ μέρους τῆς τῶν ἀγρῶν νομῆς τοῦ τῷ 
Ἀντωνίῳ προσήκοντος οὐ μετέσχον, ὁ δὲ ὅτι τὰ στρατεύματα παρ́  αὐτῶν οὐκ ἀντέλαβε. 
Κἀκ τούτων ἥ τε συγγένεια αὐτῶν ἡ ἐκ τῆς ἐπιγαμίας διελύθη, καὶ πρὸς πόλεμον 
ἐμφανῆ προήχθησαν »).



	 La par enté par alliance ( adfinitas)� 149

30  Dion Cassius, XLVIII, 5 : « Ὁ γὰρ Καῖσαρ τὴν χαλεπότητα τῆς πενθερᾶς μὴ 
φέρων (ἐκείνῃ γὰρ μᾶλλον ἢ τῷ Ἀντωνίῳ διαφέρεσθαι δοκεῖν ἐβούλετο) τὴν θυγατέρα 
αὐτῆς ὡς καὶ παρθένον ἔτι οὖσαν, ὃ καὶ ὅρκῳ ἐπιστώσατο, ἀπεπέμψατο ».

31  Il ne s’agit pas, en tout cas, d’une explication élaborée par Dion Cassius lui-même, 
puisqu’on la trouve également, sous une forme moins développée, chez Suétone : 
voir Divus Augustus, 62 : « une inimitié étant née entre lui et sa belle-mère Fulvia, 
[Octavien] renvoya Claudia, qu’il n’avait pas encore touchée et qui était vierge » (« […] 
Claudiam […] simultate cum Fuluia socru orta dimisit intactam adhuc et uirginem »).

32  Malgré les menées de Fulvia et de Lucius Antonius contre lui, Octavien continua 
en effet à affirmer que ses relations avec Antoine étaient excellentes (voir Appien, 
BC, V, 19, 23).

33  Syme, La  Révolution romaine, op.  cit., p.  55. Voir aussi Luciano Canfora : 
« La politique mise en œuvre avec l’institution du triumvirat constituait, pour César, 
un choix à long terme. […] Cette conception du triumvirat comme stratégie à long 
terme […] s’inscrit dans le cadre précis d’un partage du pouvoir avec Pompée » (Jules 
César. Le dictateur démocrate [1999], trad. Corinne Paul-Maier et Sylvie Pittia, 
Paris, Flammarion, 2001, p. 75-76).

34  Dion Cassius, XLVIII, 54 : « οὐ γάρ πω σχολὴν πολεμῆσαί σφισιν ἦγον ».





La « lutte pour la culotte »
La souveraineté domestique à l’épreuve  

des couples litigieux à Marseille au xviiie siècle

Christophe R egina(†)1

La famille, la conjugalité et le mariage ont donné lieu à une impor-
tante série de publications ces dernières années, dont témoignent 

les travaux d’André Burguière, de Jean-Pierre Bardet, de Maurice 
Daumas, d’Anne Verjus ou de Julie Doyon, qui ont apporté des éclai-
rages nouveaux sur les liens complexes composant la cellule conjugale2. 
Se fondant sur la richesse de ces résultats, ainsi que sur les procès cri-
minels de la sénéchaussée de Marseille au xviiie siècle, ma contribution 
se propose de revenir sur un aspect particulier du mariage, lorsque la 
discorde s’installe et que la désunion des couples, analysée notamment 
par Alain Lottin et par Agnès Walch, émerge sur la scène judiciaire3. 
L’introduction de la justice dans l’intimité des couples appelle une redé-
finition des régimes matrimoniaux, bien étudiés pour la Provence par 
Jean-Philippe Agresti, dans la configuration particulière de la justice 
civile4. L’analyse des couples au prisme de la justice criminelle implique 
quelques réajustements car, contrairement au civil, l’arbitraire des juges y 
est la règle et le conseil des avocats ou des procureurs ne peut avoir lieu5.

Cet article entend discuter de la notion de « souveraineté domes-
tique » en considérant le couple comme un élément organique du corps 
royal, ainsi que comme un « réduit » de gouvernement dans lequel les 
conjoints se disputent l’autorité et l’autonomie, une fois rompu l’équi-
libre fragile du quotidien. Il ne s’agira pas d’envisager le couple comme 
l’espace d’un pouvoir exercé de façon unilatérale par les époux et par 
les pères, mais comme une sphère de tensions entre le masculin et le 
féminin, imposant un équilibre relatif dont les ruptures finissent par 



152	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

émerger en justice. Les juristes s’évertuent à rappeler l’autorité naturelle 
des hommes sur les femmes mais, en pays de droit écrit, notamment 
en raison du régime des biens des époux, la réalité est plus complexe. 
Étudier la rupture conjugale au prisme de la notion de souveraineté 
revient à repenser la place des sexes dans la société d’Ancien Régime, en 
nuançant l’approche des relations hommes/femmes en termes de rap-
ports de dominants à dominé(e)s. Les actions judiciaires entreprises par 
les époux, et plus particulièrement par les femmes, sont des tentatives de 
renversement légal de la souveraineté domestique régissant les foyers au 
quotidien. Si ce renversement s’avère contraignant pour les femmes, il 
n’est pas impossible.

J’emprunte l’expression de « souveraineté domestique » à François 
Dominique de Montlosier qui, en 1791, reprend l’idée classique selon 
laquelle les familles constituent la base de l’État car elles forment les 
« éléments primaires de toute société6 ». Les gens mariés composent un 
ordo, une entité juridique à part entière. La souveraineté domestique 
peut également être tenue pour une manifestation de la justice déléguée, 
confiée en théorie aux pères et aux époux, lesquels sont chargés de faire 
régner l’ordre dans leurs foyers, afin de contribuer à préserver l’ordre 
public et à garantir la stabilité de l’État. Pour désigner les relations 
étroites entre le souverain et les couples, André Burguière rend compte 
du pacte « État-famille7 ». Dans cette théorie établie au civil, quelle est 
la place accordée à la désunion des couples, au criminel ? Que se passe-
t-il lorsque le pacte est rompu ? Les femmes ne sont pas exclues de l’im-
pératif de protection de l’ordre public en leur qualité de gardiennes des 
foyers, pas plus qu’elles ne sont prisonnières de leur condition ou de leur 
sexe, dès lors qu’elles parviennent à établir que les hommes n’assument 
plus le rôle qui leur incombe. Dans ses Observations rapides sur la lettre 
de M. de Calonne au roi, écrites et publiées en 1789, Joseph-Antoine 
Cerutti, dans le contexte de la Révolution, évoque

la Monarchie domestique […] partagée en deux pouvoirs qui se tem-
pèrent, l’autorité paternelle qui domine &  l’autorité maternelle qui 
protège. Dieu fit, de la maternité, la gardienne de l’enfance ; il conserve 
les Mondes par lui, & les familles par elle8.

Entre une idéale harmonie des autorités et les réalités quotidiennes, 
des disparités intéressantes peuvent être observées. Les pouvoirs qui 



	 La « lutte pour la culotte »� 153

s’exercent sur la personne des femmes ne doivent pas être confondus 
avec le pouvoir exercé sur leurs biens. Comme l’avait fort bien sou-
ligné Nicole Castan, « plus que d’une subordination il conviendrait de 
parler de partage d’espaces, d’activités et de responsabilités9 ». L’idée 
de corporéité royale, largement employée pour exprimer celle d’un 
pouvoir s’exerçant de la tête vers les membres, inclut aussi la question 
très concrète du partage de l’autorité au sein des foyers, et c’est bien 
dans ce sens que la notion de « souveraineté domestique » nous inté-
resse, dans la mesure où elle permet de nuancer la vision métaphorique 
et figée du pouvoir. Pères et maris sont souverains, mais la justice crimi-
nelle permet, nous le verrons, d’instaurer d’autres configurations dans 
les foyers. Celles-ci témoignent d’une reconsidération du droit romain 
à la lumière du droit coutumier10. Elles nous invitent à interroger la 
validité de la notion de « souveraineté domestique », au carrefour des 
théories sur la justice royale et de la justice vécue par les justiciables, 
ainsi que du droit romain et du droit appliqué par les tribunaux mar-
seillais au xviiie siècle.

Lorsque la vie conjugale devient conflictuelle et que le pacte État-
famille n’a plus lieu d’être, comment la justice criminelle intervient-
elle ? Les affaires de mauvais traitements et d’adultère forment un 
excellent observatoire pour étudier la conflictualité conjugale à l’aune 
de l’idée de « souveraineté domestique ». Dans les fonds criminels de la 
sénéchaussée de Marseille, parmi les affaires instruites au xviiie siècle, 
environ 150 actions pour mauvais traitements ont été intentées contre 
une vingtaine de procès pour cause d’adultère. Ce chiffre suggère qu’il 
est moins honteux de dénoncer la violence conjugale que de se déclarer 
publiquement cocu. Rappelons que ce type d’affaires se réglaient surtout 
au civil, la criminalisation des procédures trahissant des logiques et 
des situations d’une autre nature. L’étude de la litigiosité conjugale au 
temps des Lumières conduit à interroger les normes de la soumission 
d’un sexe à l’autre au nom de l’ordre public, de l’intérêt des familles et 
de l’injustice d’un mariage qui n’est plus désiré. Les femmes affranchies 
juridiquement de la présence de leur mari sont-elles pour autant entiè-
rement libres civilement ? Comment les familles soumises à la rupture 
conjugale se recomposent-elles ? Dans les affaires étudiées, l’action des 
juges porte essentiellement sur l’un des fondements de la souveraineté 
domestique, à savoir la gestion de la dot, voire des biens paraphernaux. 
En l’absence de divorce légal avant 1792, il s’agira d’envisager comment 



154	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

maris et femmes tentent de s’affranchir de leur mariage, ou du moins de 
la présence de l’autre.

Pour clarifier l’idée de souveraineté domestique, métaphori-
quement symbolisée par la fameuse « lutte pour la culotte 11 », il est pos-
sible de partir d’une gravure mettant en scène la formation de l’union 
matrimoniale (ill.  1). L’image n’est nullement prétexte : elle est por-
teuse de significations et de valeurs propres à la conjugalité selon les 
règles du droit que se réapproprie le sens commun. Il s’agira en outre de 
montrer comment associer cette gravure aux procès de la sénéchaussée 
de Marseille, en confrontant le récit figuratif aux sources judiciaires. 
Enfin, cette incursion dans la documentation judiciaire permettra de 
se demander si, dans la mosaïque juridique de l’ancienne France, il 
est possible de distinguer le maintien d’une spécificité méridionale au 
sujet de la protection des couples dans le contexte provençal au siècle 
des Lumières.

L’inversion : instrument de mise à distance du réel

Sous l’Ancien Régime, la conjugalité est un thème récurrent, développé 
aussi bien par la littérature que par les arts graphiques. Les rapports 
entre les sexes ont très tôt constitué une abondante source d’inspiration 
pour les artistes. La  caricature figure parmi les formes d’expression 
artistiques particulièrement appréciées. En prise avec son époque, elle 
revêt une dimension anecdotique et dénonciatrice fondée sur la dif-
fusion de lieux communs tels que la corruption, l’injustice, la manipu-
lation, etc. Le thème de la conjugalité moquée appartient de longue date 
au registre burlesque. Il peut être rapproché de l’abondante littérature 
qui alimente les débats sur la « querelle des femmes », discutant, entre 
textes et images, de leur place dans la société. De tels débats ont leurs 
prolongements juridiques et judiciaires. Avant l’instauration du divorce 
dans la législation révolutionnaire (1792) et malgré les nombreux dis-
cours des Lumières, qui dénoncent l’esclavage des mariages malheureux, 
les couples désunis s’affrontent pour jouir de l’exercice d’une autonomie 
unilatérale et, dans ces cas de figure, la lutte pour la jouissance des biens 
qui permet de se défaire civilement de l’alliance conjugale devient un 
véritable enjeu.



	 La « lutte pour la culotte »� 155

Loin de vouloir se moquer du quotidien, la gravure donne à voir 
des stratégies matrimoniales, témoignant de l’affermissement ou de la 
mise à mal de la souveraineté domestique. Elle rend également compte 
d’une évolution juridique au terme de laquelle les pouvoirs séculiers 
considèrent d’abord le mariage comme un contrat puis comme un 
sacrement12. Éditée dans les années 1700 et intitulée Argent fait tout : 
mariage à la mode, la gravure de Nicolas Guérard (1648[?]-1719) reprend 
l’ensemble des critiques adressées aux mariages de raison, sources de dif-
férends judiciaires plus ou moins violents (ill. 113).

Cette estampe annonce, dans un même élan, les thèmes des dis-
cordes et les motifs des ruptures matrimoniales, notamment autour de 
la question centrale de la dot en pays de droit écrit, que nous retrouvons 
dans les procédures. Rappelons que suivant le droit romain, et dans les 
provinces de droit écrit, les biens de la femme mariée se divisaient en 
dotaux et paraphernaux. Les biens dotaux étaient ceux que la femme 
transmettait à son mari. Selon les lois romaines, cette dot était une pro-
priété momentanée destinée à aider l’époux tenu de soutenir les charges 
du mariage ; quant aux biens paraphernaux, ils désignaient ceux dont la 
femme mariée conservait la propriété et tous les droits afférents. Tout 
ce que la collaboration des conjoints par mariage produisait d’accrois-
sement aux biens du mari (ou à la dot de la femme) revenait, selon le 
droit romain, au seul mari. À ce titre, il était institué « propriétaire de 
la dot » (dominus dotis). Mais, cette propriété momentanée, qui finissait 
au décès du mari, ne le dispensait pas de l’obligation de restituer le fonds 
dotal à sa femme ou à ses héritiers, en cas de dissolution du mariage. Au 
cours du mariage, le mari ne pouvait – même avec le consentement de 
son épouse – aliéner ni hypothéquer le fonds dotal. Au xviiie siècle, 
cette inaliénabilité dotale persiste.

Or dans cette eau-forte, le graveur a mis en scène l’assise essen-
tielle du mariage, à savoir la constitution d’un patrimoine conjugal, 
enjeu déterminant de l’union des familles ainsi que des rôles de chacun. 
La balance mesure la valeur respective des deux époux. Elle penche du 
côté de l’épouse, non seulement en raison des lourdes charges que repré-
sentait une fille à marier, mais aussi à cause des concessions à faire pour 
assurer un mariage profitable à la famille de la mariée14. Ainsi, le père 
de la jeune fille ajoute une compensation financière pour les défauts de 
cette dernière, comme le précise le texte figurant sur la bourse (au centre, 
à gauche : « Supplément aux défauts personnels »), pour signifier que 



156	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Ill. 1.  Nicolas Guérard, Argent fait tout : mariage à la mode, estampe, s.d. [vers 1700]
Source : BNF, Département des estampes et photographie, FOL-OA-22 (230)



	 La « lutte pour la culotte »� 157

les caractères, les défauts et les qualités se monnaient et sont compensés 
par une juste rétribution. Au-dessus de la tête de la mariée (en haut, 
à gauche), on peut encore lire : « Pour marier un Enfant richement 
deux ou trois sont mis au couvent15. » Si à Marseille, seules les familles 
importantes semblent adopter ce type de stratégie matrimoniale, la pra-
tique du contrat de mariage est répandue et la préservation des intérêts 
de chacun forme une nécessité problématique. Tout, dans la gravure, 
renvoie au caractère contractuel – et non sacramentel – du mariage.

Bien plus, le rôle des parents dans les tractations matrimoniales est 
ici rappelé. Le père du marié regarde sa bru et la bourse avec minutie 
au travers d’une loupe symbolisant l’examen des avantages que peut 
apporter le mariage. Si la gravure annonce les difficultés du mariage, 
la dot est un motif bien réel de tensions que documentent également 
les archives judiciaires. La thématique de la dot avantageuse opposée à 
celle de la cupidité des époux rappelle que, si le mariage d’amour semble 
triompher au xviiie  siècle16, la raison de la bourse est encore la plus 
forte. À l’ombre de pères affairés à conclure un mariage avantageux, les 
mères figurent en arrière-plan : si elles ne sont pas écartées des politiques 
matrimoniales, la décision appartient aux pères. Alors que la mère de la 
future épouse semble hésitante et inquiète, celle du futur mari se pré-
sente sous des traits peu rassurants. Armée d’un bâton, elle veille à la 
moralité d’une bru dont elle se méfie.

Les époux participent de cette logique matrimoniale, chacun 
développant et anticipant les déboires du mariage. La présence d’un 
Cupidon aux côtés de l’épouse sous-entend que la sentimentalité et l’ir-
rationalité seraient surtout du côté des femmes. Également ironique, sa 
présence indique que l’amour, qui seul devrait guider les unions, se voit 
éclipsé par les intérêts familiaux, dans lesquels l’« argent fait tout ». Il 
s’agit là d’un trait de cynisme dont témoigne aussi le portrait des futurs 
mariés. Deux formules explicites encadrent (en haut, à droite) la figure 
de l’époux : « amorce à mettre feu à l’ambition des filles » et « piège à 
prendre les femmes ». Entre ses jambes sont figurés des charbons ardents, 
à la fois pour consumer les prétentions de l’épouse, qu’elles soient éco-
nomiques ou domestiques, mais aussi pour souligner la légèreté des 
hommes, prompts à l’infidélité ; cette légèreté se traduit également, de 
façon imagée, par la balance, qui suggère l’inconséquence des époux. 
Les épouses ne sont pour autant pas des saintes et peuvent faire l’objet 
d’accusations nombreuses en matière de mœurs légères. L’épouse est 



158	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

désignée comme une « glu qui arrête les amants » et un « hameçon qui 
prend les maris », indiquant que le mariage est une nécessité qui permet 
aux femmes d’exister socialement. Mais, une fois le mariage conclu, la 
véritable nature des femmes, prêtes à la concupiscence, s’exprime enfin. 
On retrouve dans cette gravure, sur le mode du burlesque, tous les argu-
ments développés sur la scène judiciaire des conflits matrimoniaux à 
Marseille au xviiie siècle.

La caricature, témoin de la culture judiciaire ?

Cette mise en scène pittoresque renvoie à des situations auxquelles la 
justice pouvait être confrontée, offrant à l’historien l’occasion d’étudier 
le couple, non pas dans le cours ordinaire des choses, mais dans les affres 
de la discorde et du recours au droit criminel. Si les régimes matrimo-
niaux divergent entre la France septentrionale et la France méridionale, 
le souci majeur des jurisconsultes n’en demeure pas moins, dans tout le 
royaume, de préserver l’unité et l’ordre des ménages. Dans les affaires 
marseillaises étudiées, l’adultère féminin côtoie les mauvais traitements 
masculins, avec pour enjeu latent d’obtenir la jouissance des moyens 
d’exister socialement et économiquement en se passant du conjoint. 
En théorie, il était interdit aux femmes d’intenter un procès criminel 
contre leur mari pour cause d’adultère, cette possibilité étant un pri-
vilège masculin17. Le criminaliste Daniel Jousse indique en 1771 que, 
dans le cas d’un adultère masculin avéré, la voie civile pouvait être 
saisie18. Hommes et femmes avaient la possibilité de poursuivre leur 
conjoint pour « mauvais traitements », c’est-à-dire pour violences conju-
gales. L’inégalité juridique qui interdit aux femmes d’accuser leur mari 
d’adultère est surtout théorique, car les plaintes pour mauvais traite-
ments permettaient aux femmes d’ajouter l’adultère aux divers griefs 
retenus contre leur époux. À la fin du xviiie siècle, des criminalistes 
comme Pierre-François Muyart de Vouglans jugeaient irrecevable une 
plainte féminine ayant pour seul motif l’adultère marital19.

Parmi toutes les procédures étudiées, qu’il s’agisse d’adultère ou de 
violences conjugales, l’aspect économique des litiges est fondamental. 
Dans les cas de mauvais traitements, les femmes pouvaient, sous cer-
taines conditions, obtenir de la justice la restitution de leur dot, si 



	 La « lutte pour la culotte »� 159

elles parvenaient à prouver la mauvaise gestion des biens conjugaux et 
le désordre engendré par les violences subies20. Dans les cas d’adultère, 
les hommes pouvaient obtenir l’enfermement au Refuge des épouses et 
la gestion de la dot, sauf si le père de l’épouse accusée d’adultère exi-
geait de faire « répéter21 » la dot de sa fille22. Derrière la préservation 
des moyens de subsistance se pose toujours la question de l’avenir de la 
famille, la prodigalité des époux étant présentée comme un péril que 
seule la justice pouvait corriger. Pour obtenir gain de cause, les justi-
ciables s’en tenaient au droit tout en dénonçant les travers supposément 
liés à la nature des sexes et mis en images par la caricature étudiée. Les 
parties connaissaient le canevas judiciaire, la plainte servant de fil grâce 
auquel il était possible de broder leur dénonciation fondée sur l’exis-
tence d’une culture juridique évidente23.

Afin d’armer leurs accusations, les rôles des conjoints étaient for-
tement sexués, les femmes s’attachant davantage à souligner l’incapacité 
des maris à assumer leurs fonctions nourricières, sur fond de violences 
physiques et de débauche. Les hommes, quant à eux, privilégiaient l’ac-
cusation de vie « scandaleuse » d’épouses négligeant leurs devoirs de 
gardiennes du foyer. L’époux incapable de subvenir aux besoins fami-
liaux était un banqueroutier en puissance qu’il incombait à la justice 
de punir, en le chargeant d’autres crimes légitimant le passage d’une 
procédure civile à une procédure criminelle. Or ces lieux communs ont 
toute leur importance en pays de droit écrit, nous le verrons.

Malgré l’imbroglio de plaintes et de discours contradictoires aux-
quels la justice était confrontée, les juges chargés d’instruire ces affaires se 
montraient vigilants et suspicieux à l’égard des deux sexes, conscients des 
pratiques manipulatoires auxquelles les justiciables pouvaient se livrer24. 
Dans un procès fleuve qui dura plusieurs décennies entre 1770 et 1793, 
une riche héritière marseillaise (Rose Reynoir) s’opposa à son époux, le 
sieur Cornet, qui était consul vénitien. On retrouve dans cette affaire 
toutes les étapes de la dénonciation des mariages de raison. Ainsi peut-on 
lire à la décharge du mari, sous la plume du procureur Lejourdan, que

[Rose] avoit fait son rôle ; toute femme qui plaide en séparation, fait la 
même chose. Il semble même, disoit un Orateur célèbre, qu’il y ait pour 
ces sortes de femmes une formule commune, & toute dressée, où chacune 
d’elles a recours au besoin ; leurs maris ont presque toujours voulu les 
faire périr, les égorger ; le poison, la canne, le couteau sont introduits 



160	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

sur la scène. [À ces lieux communs] la Dame Cornet ajoutoit d’affreux 
détails, & le pinceau de son trop zélé défenseur chargeoit le portrait de 
son mari des couleurs les plus noires. Que d’horreurs n’avoient pas été 
imputées au sieur Cornet ! Que d’abominables & d’absurdes projets ne 
lui avoient-ils pas été prêtés25 !

Le cynisme du procureur du sieur Cornet révèle des pratiques et des 
façons de dire ou de faire en justice que les procédures étudiées per-
mettent de vérifier. Hommes et femmes de l’élite ou du peuple adop-
taient, dans la narration de la violence et de l’outrage, des schémas assez 
proches. Ces différents scenarii, que documentent les plaintes, s’ap-
puient sur les dérives du transfert d’autorité du père au mari intervenant 
lors du mariage. Si la souveraineté domestique résulte de l’équilibre des 
autorités garanties par le couple, tout excès était condamnable.

La question du pouvoir correctionnel des maris est ainsi objet de 
dénonciation. Dès lors qu’il était excessivement utilisé, le pouvoir coer-
citif des maris pouvait être jugé « dénaturé », devenir injuste et, aux 
yeux des juges, constituer une source de désordre public26. Dans un 
contexte d’intériorisation des comportements « genrés », la « punition 
loyale » ne devait pas heurter les organes féminins sensibles (tête, seins, 
pubis). Au fond, c’est l’autorité paternelle et maritale dévoyée qui était 
dénoncée, à travers le choix erroné du gendre comme à travers les abus 
perpétrés par l’époux. Les femmes dénonçant les mauvais traitements 
mettaient aussi en valeur l’indigence dans laquelle elles avaient été jetées 
par un mari négligeant la bonne gestion des biens conjugaux.

En 1783, la dot de Marianne Ravoux avait été dilapidée par son 
mari, qui avait déserté le foyer, après lui avoir fait subir des décennies 
de mauvais traitements. Consciente d’avoir peu de chances de récupérer 
son bien, l’épouse délaissée fit le choix de l’autonomie « clandestine27 ». 
Elle restait officiellement sous puissance maritale, n’ayant pas fait 
de démarches pour obtenir une séparation de biens. Si la dot était en 
principe inaliénable et garantie par une hypothèque sur le patrimoine 
de l’époux, le choix de préserver les biens acquis après l’abandon marital 
dominait. Après quarante-quatre années de mariage et avec trois enfants, 
dont une « imbécile », Marianne Ravoux était en effet parvenue, grâce à 
une activité de revente itinérante, à vivre et à élever ses enfants, en l’ab-
sence de soutien familial direct, ses parents étant décédés. Entretenant 
des « filles de joie » qui finirent par avoir raison de ses revenus assurés 



	 La « lutte pour la culotte »� 161

par son métier de marin, son mari, sans le sou, voulut reprendre la vie 
commune avec sa femme. Celle-ci refusa de partager une autorité domes-
tique, que l’autonomie financière lui avait donnée. L’action en sépa-
ration de biens qu’elle intente le 31 décembre 1783 visait non seulement à 
consolider son autonomie juridique – en pays de droit écrit, les femmes 
séparées de biens pouvaient légalement contracter, vendre et com-
mercer – mais aussi à préserver le patrimoine qu’elle avait reconstitué.

La question de la pauvreté des maris inquiéta certains juristes pro-
vençaux, comme l’avocat Scipion Dupérier qui, au xviie  siècle déjà, 
trouvait dangereux de légitimer la séparation de biens pour ce motif, 
car il y voyait une menace au pouvoir d’administration marital de la 
dot, instaurant de fait un pouvoir féminin accru, fondé sur la jouissance 
d’une relative autonomie économique28. En effet, si le transfert des droits 
de gestion de la dot pouvait se faire à l’avantage des épouses, il s’agissait 
néanmoins d’œuvrer pour les intérêts familiaux, la fonction première 
de la dot étant de permettre de subvenir aux besoins du ménage. Les 
plaintes dénonçaient chez l’autre la cupidité dont procédaient tous ses 
vices. Ainsi en 1788, Catherine Boyer, livrée à elle-même après avoir 
été abandonnée par son époux, trouva un emploi de concierge, paya 
les dettes de son mari et ne porta pas immédiatement plainte pour 
dénoncer les violences essuyées, en raison d’un « reste d’attache pour 
luy, dont elle porte le nom, et pour ses enfants29 ». Patience et espoir 
étaient systématiquement mis en valeur dans les plaintes, quel que soit 
le sexe des époux, afin de donner l’impression, et parfois à juste titre, 
que c’était faute d’alternative que l’on se résignait à saisir la justice.

Ces deux exemples illustrent une inversion des valeurs. Les fonc-
tions nourricières traditionnellement dévolues à l’époux sont de facto 
exercées par des femmes, instaurant une situation socialement honteuse 
pour les maris dépossédés d’un rôle qu’ils ont eux-mêmes refusé. Cette 
autonomie féminine n’échappait pas aux témoins, sensibles à tout ce qui 
se passait dans la société de voisinage d’Ancien Régime. Ainsi, le témoin 
Jean-Paul Blanc indique-t-il en 1788 que

la femme Bernard dit allors qu’il [son mari] ne venoit a elle que pour la 
maltraiter et la battre, qu’elle ne vouloit plus absolument vivre avec luy, 
qu’elle étoit depuis sept ans séparée de lui et avoit trouvé de quoy vivre 
et nourrir quatre enfants sans son secours, qu’elle ne vouloit pas d’un 
homme qui la battoit et mangeoit sa sueur30.



162	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Pour s’affranchir économiquement et obtenir la répétition de la dot, 
l’épouse devait prouver l’incompétence de son mari en matière de 
gestion patrimoniale. Elle pouvait aussi s’appuyer sur la loi pour rappeler 
l’inaliénabilité de la dot, gérée par l’époux, mais propriété de l’épouse. 
Selon le procureur du Grand Châtelet de Paris Jean-Baptiste Denisart 
(1771), la séparation de corps et d’habitation implique que l’épouse

articule des faits graves dont il puisse résulter que sa vie est en danger : 
alors les juges l’admettent à la preuve, tant par titres que par témoins ; 
autrement, si les faits articulés par la femme n’annoncent point dans 
le mari une férocité de caractère qui fasse craindre pour les jours de la 
femme, elle ne peut être admise à la preuve […] la justice se met en garde 
contre les pièges qui lui sont tendus31.

La criminalisation des affaires signifiait la reconnaissance de la gravité 
des situations. Dès lors que le devoir des époux n’était plus assuré, les 
femmes saisissaient les moyens à leur disposition pour s’emparer, rec-
tifier et rééquilibrer le pouvoir au sein des foyers ; sinon, elles n’avaient 
d’autres choix que de s’assumer, voire de trouver refuge chez leurs 
parents quand cela était possible, repassant sous l’autorité paternelle, 
que seule la mort dissolvait – elle rendait les enfants sui juris, c’est-à-dire 
affranchis de la puissance paternelle –.

Si la dénonciation des violences conjugales formait une pratique 
presque exclusivement féminine, les hommes pouvaient également y avoir 
recours. En 1762, le garçon tonnelier Jean-Baptiste André porte ainsi 
plainte contre sa femme, dénonçant un mariage qui « n’avait point été 
heureux ». La plainte est dominée par l’amertume. Si le mari estime avoir 
« tout tenté » pour ramener son épouse « à son devoir », ses « efforts 
ont été inutiles » et sa « patience […] poussée à bout ». L’« impétuosité 
de caractère » et la « haine » de sa femme ont eu raison de sa tolérance. 
Avec la complicité de sa mère, sa femme a pris la fuite en ayant vidé l’ap-
partement, emporté les meubles et surtout les 200 livres qui composaient 
toute sa fortune. Selon la belle-mère, le gendre est un « incapable » pour 
lequel sa fille n’était pas faite et qui passe « toute la nuit à gémir et à 
se plaindre de son sort ». De son côté, l’épouse accuse son mari d’avoir 
voulu attenter à ses jours, de l’avoir mise à la rue et de l’avoir privée du 
« secours » qu’elle était en droit de recevoir de lui. Une fois de plus, 
l’inobservance du devoir conjugal est alléguée de part et d’autre.



	 La « lutte pour la culotte »� 163

Si les procès révèlent des hommes battus par leurs femmes, les 
actions intentées en justice ne portent jamais directement sur ces faits. 
Il s’agit toujours de présenter cette inversion des rôles comme le résultat 
de débordements plus crédibles, tels que la débauche ou l’inconstance 
permettant d’introduire, dans le déroulement de la plainte et du procès, 
des charges ressortant à la violence féminine. C’est le cas du sieur Jean 
Combaco, musicien, qui dans sa plainte du 27 juin 1781 explique qu’il 
s’est marié avec Anne Monier « sans aucune dot », que « cette femme 
n’a cessé depuis le mariage de se porter aux plus grandes extrémités » 
et qu’elle s’est « abandonnée à des traits de folie des plus exemplaires ». 
Se « trouvant exposé à mille inconvénients et ayant été la victime des 
fureurs et des extravagances de son épouse », Jean Combaco demande 
la protection de la justice pour sauver sa personne et ses biens32. S’il 
s’agissait de jouer sur le registre de la monstruosité de la femme sortie 
de sa nature et par conséquent coupable, les juges n’étaient pas dupes. 
Ils avaient davantage tendance à ramener les débats à des considérations 
plus concrètes, se rapportant aux attributions économiques des couples, 
puisqu’il s’agissait là d’enjeux cruciaux.

Dans les cas d’adultère, la logique était différente, mais les moyens 
employés similaires. Si les épouses dénonçaient la prodigalité des maris, 
les hommes s’évertuaient, dans le cadre d’une procédure en adultère, à 
souligner la débauche scandaleuse dans laquelle se fourvoyaient leurs 
femmes, ainsi que la honte sociale qui en découlait pour eux. Ils cher-
chaient aussi à démontrer que les moyens de subsistance du ménage 
étaient détournés au profit de l’amant par un transfert criminel des 
biens garantis par contrat de mariage. Néanmoins, l’obtention d’une 
condamnation pour ce motif était problématique pour l’honneur des 
maris qui devenaient des « cornards33 ». Mais, d’un point de vue écono-
mique, cela pouvait être intéressant, puisqu’une femme reconnue cou-
pable d’adultère se voyait confisquer sa dot, faisant de l’époux le seul 
maître des biens conjugaux.

La logique interne des plaintes de ce type est toujours identique à 
celles portées pour mauvais traitements. Elle repose sur la découverte 
du véritable caractère du conjoint, une fois le mariage conclu. En 1758, 
Pierre Eyries, garçon boulanger, expose ainsi dans sa plainte, que son 
épouse, Marie Artaud, a mené « une vie irrégulière34 ». Marie aurait 
fait la connaissance d’un dénommé Paschal qui devint son amant. 
L’époux lui fit remarquer que « cette fréquentation ne luy convenoit 



164	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

pas ». Elle lui sauta dessus un « couteau à la main ». Par « crainte d’être 
assassiné », Pierre Eyries fut obligé de quitter sa femme et son foyer, 
laissant le champ libre à l’amant qui « alloit tous les soirs coucher avec 
elle au vu et su de tous », ce qui causa « un scandale public ». Par la 
sentence du 19  juin 1758, Marie Artaud, épouse de Pierre Eyries, fut 
déclarée par contumace coupable et condamnée à « demeurer enfermée 
dans la maison du Refuge […] sa vie durant », sa dot et ses droits étant 
confisqués au profit de son mari. Si les époux acquéraient effectivement 
les droits liés aux dots de leur épouse, ils devaient s’en servir pour payer 
les frais de détention. On le voit, la souveraineté domestique inclut bel 
et bien la lutte pour l’autonomie économique.

Lorsque l’adultère était le fait de l’époux, la justice, quoiqu’elle ne 
reconnût pas aux femmes l’initiative de la plainte pour cette cause, se 
montrait sensible au « scandale ». Les femmes, par le biais des plaintes 
pour mauvais traitements, dénonçaient volontiers l’adultère, la bigamie, 
la débauche et la vie scandaleuse, puisqu’il pouvait se produire que 
femme et maîtresse aient à cohabiter sous le même toit. Lorsqu’une maî-
tresse était introduite dans le foyer, instaurant une forme de triumvirat, 
la souveraineté domestique était alors détenue et exercée par le couple 
illicite (l’époux et sa maîtresse), dépossédant l’épouse officielle de ses 
prérogatives, notamment économiques. Procureur en la sénéchaussée 
d’Aix, Janety rappelle en 1785 qu’une « femme dont le mari est 
convaincu d’adultère […] est non seulement en droit de répéter sa dot, 
mais peut encore exiger les libéralités qui lui ont été faites à cause de 
noces35 ». Le développement judiciaire des affaires de mœurs soulevait la 
question de l’inaliénabilité de la dot. Les causes matrimoniales étaient 
donc complexes et dépendaient de l’existence de conventions matri-
moniales et de contrat de mariage, dans un contexte provençal où les 
enjeux du pouvoir sur les biens et sur les personnes étaient réels.



	 La « lutte pour la culotte »� 165

De la patria potestas à la maritalis potestas : 
la mater potestas ?

La conjugalité appréhendée à travers les enjeux matériels de la séparation 
permet d’observer, en pays de droit écrit, les spécificités juridiques ainsi 
que les éventuelles influences de la coutume, les dispositions en matière 
dotale n’étant plus celles mises en place par les Romains36. Sans revenir 
sur les régimes matrimoniaux depuis l’Antiquité romaine, il s’agira, dans 
les limites imparties à cet article, d’envisager la question de l’autonomie 
des femmes d’un point de vue juridique. La pratique de la constitution de 
la dot était très ancienne. Elle remontait aux Romains qui l’avaient juri-
diquement définie. L’obligation de constituer une dot en vue du mariage 
fut renforcée par l’Église, afin d’assurer l’avenir matériel du ménage. 
Initialement à Marseille, la cohabitation, comme mari et femme, des 
amants suffisait à faire présumer le mariage. Le besoin d’officialiser et 
de préserver la légitimité des unions et des biens mis en commun émerge 
avec l’apparition des notaires ; et, avec l’intervention progressive de la 
royauté dans l’institution du mariage, la dot demeura un élément fon-
damental de la vie conjugale dont le bon fonctionnement reposait en 
partie sur la prudente administration du mari. Les pouvoirs séculiers ont 
peu à peu dépossédé l’Église de sa compétence judiciaire. En supprimant 
le trait d’union « contrat-sacrement », les légistes ont livré à l’État tout 
ce qui concernait le lien civil. Les droits séculiers ont recueilli une large 
part de la législation canonique : théorie des empêchements, publica-
tions des bans, séparations de biens et de corps37. Reste qu’au-delà de la 
question de la dot et de son administration, le conflit conjugal posait à la 
justice celle du bien-être des familles divisées. Si les juristes n’étaient pas 
favorables à l’autonomie des femmes, la situation était différente lorsque 
l’intérêt familial était en jeu. Face à la diversité des cas auxquels la justice 
était confrontée, la voie jurisprudentielle semblait préférable : la répé-
tition de la dot relevait de la « prudence des magistrats » car

le vrai principe des décisions est dans le cœur de l’homme. De là ces règles 
établies par les Auteurs consacrés par la jurisprudence des Arrêts qui ont 
force de Loi, et d’après lesquels on doit juger les causes de séparations38.

Comprendre les enjeux de la notion de souveraineté domestique 
implique de saisir la distinction pouvant intervenir entre les pouvoirs 



166	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

sur la personne et sur les biens de l’épouse (voir Annexe, infra). Si la 
plupart des juristes s’accordaient sur la souveraineté naturelle exercée par 
les époux sur leur femme, c’est bien la question de l’anormalité des rap-
ports conjugaux, c’est-à-dire des situations délictuelles et conflictuelles, 
qui biaisaient cet absolutisme conjugal, lequel, s’il semble être la règle, 
n’interdisait nullement aux épouses un droit de remontrance. On trouve, 
par exemple chez Denisart, à la fois l’idée d’une autorité maritale « de 
droit divin » sur les femmes et l’idée selon laquelle le « mariage est un 
contrat d’égal à égal39 ». La loi et l’usage accordent aux époux l’autorité 
conjugale, mais « l’amour conjugal doit y remettre l’égalité ». La femme,

en prévenant les souhaits de son mari, le désarmera de son autorité et le 
mari s’en dépouillera lui-même avec complaisance. Ce concours mutuel 
fait que le mari n’a pas besoin de commander et que la femme ne sent pas 
qu’elle obéit40.

À la fin du xviiie  siècle, on trouve chez le juriste Roussilhe l’affir-
mation selon laquelle

toutes les fois que la dot de la femme est en péril et qu’il paroit que le 
mauvais état des affaires du mari rend ses biens insuffisants pour en 
répondre, il y a lieu à la séparation des biens41.

La justice permettait de clarifier la formalisation des plaintes étudiées 
et les arguments mis en avant par les femmes pour obtenir la répé-
tition de leur dot. Si la séparation de corps entraînait, le plus souvent, la 
séparation de biens, la réciproque n’était pas vraie, le mariage pouvant 
exister sans dot. Une épouse pouvait, en effet, obtenir la séparation de 
biens et continuer à vivre sous le même toit que son époux. La crimina-
lisation des procédures était faite pour obtenir non seulement la sépa-
ration des biens, mais aussi celle des corps. Dans les procédures étudiées, 
rares sont les femmes ayant obtenu les deux formes de séparation. À la 
fin du xviie siècle, le juriste Boniface précise néanmoins que la sépa-
ration des biens accordée à une femme visait le « repos public et celui 
des familles », non le « caprice d’une femme42 ».

La souveraineté domestique pouvait donc, par le biais de la justice, 
être redéfinie au profit des épouses, si celles-ci obtenaient gain de cause. 
Même si le mari demeurait, il n’était plus le maître des biens de son 
épouse, il avait désormais autorité sur sa seule personne. La séparation 
des biens faisait l’objet d’un contrôle scrupuleux : c’était une « exception 



	 La « lutte pour la culotte »� 167

grave mais nécessaire, dans l’intérêt de la femme, à la règle de l’immu-
tabilité, cela à cause des pouvoirs exagérés du mari43 ». L’obtention de 
la séparation entraînait la restitution des biens dotaux à l’épouse qui 
devait, si elle n’avait pas obtenu la séparation de corps, entretenir mari 
et enfants, et préserver la dot de laquelle procédaient désormais les 
revenus de la famille.

Au criminel, les affaires étudiées étaient plus complexes qu’au civil où 
elles étaient souvent intentées en premier lieu. Il s’agissait, dans les procès, 
de se soustraire à l’autorité maritale et, malgré la réticence des juristes, le 
repos public et l’intérêt des familles l’emportaient lorsque les témoins 
confirmaient la plainte de l’épouse. La souveraineté domestique, dans 
le cadre particulier des séparations appréhendées par le biais de la justice 
criminelle, devenait donc effective pour une poignée de femmes qui, 
sans être divorcées, pouvaient cependant jouir d’une certaine autonomie. 
Jamais accordée en raison des troubles conjugaux, elle instaurait toutefois 
un nouveau contrat juridiquement circonscrit, afin de préserver la cellule 
conjugale garante de la stabilité de l’État monarchique. Dans les affaires 
d’adultère, les maris parvenant à faire enfermer leurs épouses acquéraient 
tous les droits sur les biens de leurs femmes dont ils devenaient les maîtres. 
Le devoir conjugal d’amour souhaité par l’Église avait pour corollaire 
le devoir civil d’entraide et de secours mutuels selon la justice royale.

Les temps de rupture captés par la justice à travers les procédures étudiées 
révèlent les alternatives pratiques à l’indissolubilité du mariage. En effet, si 
le lien spirituel demeurait indissoluble aux yeux de l’Église, la justice royale 
pouvait autoriser la séparation civile des couples tout en les préservant de 
l’infamie au nom du repos public. La femme autorisée à administrer sa 
dot acquérait ainsi une certaine autonomie. Toutefois, une fois la dot dila-
pidée, les alternatives offertes aux femmes étaient de facto limitées à l’aide 
familiale, au travail ou à l’indigence. Quant aux époux bafoués, dans 
l’hypothèse où ils parvenaient à prouver la culpabilité de leur femme, ils 
pouvaient obtenir à leur profit un patrimoine plus ou moins important, 
en fonction des moyens mis en commun au moment de l’union. La dot 
était d’autant plus fondamentale pour les femmes qu’elle les excluait de 
l’héritage de leurs parents. L’étude des conventions matrimoniales et des 
régimes dotaux est donc pertinente pour mettre au jour cette détério-
ration de l’ordre conjugal susceptible de conduire au redéploiement de 



168	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

la notion de souveraineté domestique dont la signification varie suivant 
les sexes. Comme nous l’avons vu pour les femmes, la souveraineté 
s’exerçait dans le cadre de l’acquisition de l’indépendance économique 
et sexuelle (séparations de biens et de corps), tandis qu’elle s’exprimait, 
pour les hommes, par la possession unilatérale des biens conjugaux.

1  Christophe Regina nous a prématurément quittés le 12 octobre 2018. Il avait eu le 
temps de relire et de corriger les épreuves de l’article que nous publions aujourd’hui 
dans ce volume.

2  André Burguière, Le Mariage et l’Amour. En France, de la Renaissance à la 
Révolution, Paris, Seuil, 2011 ; Jean-Pierre Poussou et Isabelle Robin-Romero 
(dir.), Histoires des familles, de la démographie et des comportements, Paris, PUPS, 2007 ; 
Maurice Daumas, La Tendresse amoureuse, xvie-xviiie siècles, Paris, Perrin, 1996 ; id., 
Le Mariage amoureux. Histoire du lien conjugal sous l’Ancien Régime, Paris, Armand 
Colin, 2004 ; Anne Verjus, Le Bon Mari. Une histoire politique des hommes et des 
femmes à l’époque révolutionnaire, Paris, Fayard, 2010 ; Julie Doyon, « À “l’ombre du 
Père” ? L’autorité maternelle dans la première moitié du xviiie siècle », Clio, no 21, 2005, 
p. 162-173 ; id., « Le “père dénaturé” au siècle des Lumières », Annales de démographie 
historique, vol. 2, no 118, 2009, p. 143-165 ; Sabine Melchior-Bonnet et Catherine 
Salles (dir.), Histoire du mariage, Paris, Robert Laffont, 2009 ; Agnès Walch, 
Histoire du couple en France. De la Renaissance à nos jours, Rennes, Ouest-France, 2003.

3  Alain Lottin (dir.), La Désunion du couple sous l’Ancien Régime. L’exemple du 
Nord, Villeneuve-d’Ascq, Université de Lille III, Paris, Éditions universitaires, 1975 ; 
Agnès Walch, Histoire de l’adultère, xvie-xixe siècle, Paris, Perrin, 2009 ; Christophe 
Regina, Femmes, violence(s) et société, face au tribunal de la sénéchaussée de Marseille 
(1750-1789), thèse de doctorat d’histoire moderne soutenue à Aix-Marseille 
Université, 2012 ; Marco Cavina, Le Nozze di sangue. Storia della violenza coniu-
gale, Rome/Bari, Laterza, 2011.

4  Jean-Philippe Agresti, Les Régimes matrimoniaux en Provence à la fin de l’Ancien 
Régime. Contribution à l’étude du droit et de la pratique notariale en pays de droit écrit, 
Aix-en-Provence, PUAM, coll. « Histoire du droit », 2009. Voir également l’abon-
dante bibliographie des juristes d’Ancien Régime sur la question du mariage : Denis Le 
Brun, Traité de la communauté entre mari et femme : divisé en trois livres, Paris, Michel 
Guignard, 1709 ; Claude de Ferrière, Corps et compilation de tous les commentateurs 
anciens et modernes sur la coutume de Paris, Paris, Denys Thierry, 1785, t. III ; Jean-
Baptiste Denisart, Collection de décisions nouvelles et de notions relatives à la juris-
prudence actuelle, Paris, Veuve Desaint, 7e éd., 1771, t. II ; Jean Domat, Les Lois civiles 
dans leur ordre naturel, Paris, Veuve Jean-Baptiste Coignard, 1685, t. I ; Charles de 
Secondat Montesquieu, Œuvres de Monsieur de Montesquieu, Amsterdam, Arkstée, 
1764, t. IV, p. 305 ; Jacques Lescène Des Maisons, Contrat conjugal ou Loix du 
mariage, de la répudiation et du divorce, [s.l.], 1781 ; Carlo Antonio Pilati, Traité 
du mariage et de sa législation, La Haye, Pierre Frédéric Gosse, 1776 ; Robert-Joseph 
Pothier, Traité du contrat de mariage, Orléans, Veuve Rouzeau-Montaut, 1771. Du 
côté de l’Église également : Armand-Gaston Camus, Code matrimonial, ou Recueil 
Complet de toutes les Loix Canoniques, Paris, Herissant le fils, 1770 ; Ignace Moly de 



	 La « lutte pour la culotte »� 169

Brezolles, Traité de la jurisdiction ecclésiastique contentieuse, Paris, Desprez, 1769 ; 
Louis De Héricourt, Les Loix ecclesiastiques de France dans leur ordre naturel, 
Paris, Denis Mariette, 1719 ; Gabriel-Nicolas Maultrot, Examen des décrets du 
Concile de Trente, et de la Jurisprudence Françoise sur le mariage, En France, 1788.

5  Christophe Regina, « L’intrusion de la justice au sein des foyers. La violence 
conjugale jugée devant la sénéchaussée de Marseille au siècle des Lumières », Annales 
de démographie historique, vol. 2, no 118, 2009, p. 53-75.

6  François Dominique de Raynaud de Montlosier, Essai sur l’art de constituer 
les peuples, Paris, chez Gattey, 1791, chap. XV, p. 199.

7  André Burguière, Le Mariage et l’Amour, op. cit., p. 143-172. André Burguière 
emprunte la formule à l’historien du droit Jacques Mulliez, « Droit et morale conju-
gale, essais sur l’histoire des relations personnelles entre époux », Revue historique, 
no 563, 1987, p. 35-65, également reprise par Sarah Hanley, « Engendrer l’État. 
Formation familiale et construction de l’État dans la France du début de l’époque 
moderne » [1989], Politix, vol. 8, no 32, 1995, p. 45-65. Pour André Burguière, le 
pacte tacite qui lie l’État à la famille entraîne une valorisation du rôle de l’individu : 
« La monarchie avait les moyens d’agir directement sur l’organisation domestique en 
réformant le droit familial », p. 143. Le pouvoir souverain maintient néanmoins les 
usages locaux au moment de la rédaction des coutumes qui, au lieu d’unifier le droit, 
contribua à consolider la diversité existante. Sous le règne de Louis XII, des magistrats 
formés au droit romain ont apporté au droit coutumier « un vernis de droit romain » 
selon l’expression d’André Burguière. Au xvie siècle, la politique centralisatrice de la 
monarchie en matière judiciaire s’impose dans le contexte des troubles politiques et 
religieux qui agitent alors le royaume.

8  Joseph-Antoine Joachim Cerutti, Les Soixante Articles ou réflexions finales sur les 
droits de l’homme, du citoyen et du monarque, Paris, Desenne, 1789, p. 15.

9  Nicole et Yves Castan, Vivre ensemble. Ordre et désordre en Languedoc au 
xviiie siècle, Paris, Gallimard/Julliard, 1981, p. 69.

10  Auguste Nougarède de Fayet, Jurisprudence du mariage, conférée avec le 
droit romain, le droit canonique et le droit français antérieur au code civil, Paris, Le 
Normant, 1817.

11  Christiane Klapisch-Zuber, « La lutte pour la culotte, un topos iconographique 
des rapports conjugaux (xve-xixe siècles) », Clio. Histoire, femmes et sociétés, no 34, 
2011, p. 203-218. Voir également, Sara Matthews Grieco, Ange ou diablesse. 
La représentation de la femme au xvie siècle, Paris, Flammarion, 1980.

12  En 1690, le Dictionnaire de Furetière ne dit pas autre chose : « Contract civil par 
lequel un homme est joint à une femme pour la procreation des enfans legitimes. Le 
mariage est du droit des gens, & est en usage chez tous les peuples. Le mariage chez les 
Cath. Rom. : est un Sacrement, un lien sacré & indissoluble. » C’est d’abord un contrat, 
puis un sacrement. Lynne Abrams abonde en ce sens : « The marital alliance was the eco-
nomic and emotional basis of the household and, for the majority of European women 
who did marry, it was in theory a guarantor of status in society » (Lynne Abrams, « At 
Home in the Family : Women and Familial Relationships », in Deborah Simonton 
(dir.), The Routledge History of Women in Europe since 1700, New York, Routledge, 
2006, p. 14-54). Voir également Lescène Des Maisons, Contrat conjugal, op. cit. ; 
Pilati, Traité du mariage, op. cit. ; Pothier, Traité du contrat de mariage, op. cit. Ernest 
Désiré Glasson, Le Mariage civil et le divorce dans l’Antiquité et dans les principales 



170	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

législations modernes de l’Europe. Étude de législation comparée précédée d’un aperçu 
sur les origines du droit civil moderne, Paris, A. Durand et Pedone-Lauriel, 1880.

13  Voir l’excellent site de Claire Carlin : http://mariage.uvic.ca/anth_doc.
htm ?id=balance. Légende en bas de page : « La beauté plaît, le mérite a des charmes / Mais 
sans argent ce sont de faibles armes / Pour vaincre un cœur avare, ambitieux / Il faut que 
l’or brille à ses yeux. / Pour l’engager au mariage / L’amour n’est rien ni vertu la plus 
sage. / L’ambition, l’intérêt, un gros bien / Sont les attraits qu’il cherche au sacré lien. »

14  Christophe Regina, « Élites, secrets de famille et publicité à Marseille au 
xviiie siècle », Rives méditerranéennes, no 32-33, 2009, p. 45-67.

15  Marcel Bernos et Michèle Bitton (dir.), Femmes, familles, filiations. Société et 
histoire, en hommage à Yvonne Knibiehler, Aix-en-Provence, Publications de l’univer-
sité de Provence, 2004.

16  Daumas, Le Mariage amoureux, op.  cit. ; Edward Shorter, Naissance de la 
famille moderne, xviiie-xxe siècle, Paris, Seuil, 1981, passim.

17  Yves Jeanclos (dir.), Les Délits de nature corporelle et sexuelle en France et 
en Europe du xvie siècle à nos jours. Actes des séminaires d’histoire du droit pénal, 
Strasbourg, éd. de l’université Robert-Schuman, juin 1997, no 2 ; Sabine Melchior-
Bonnet et Aude de Tocqueville, Histoire de l’adultère, Paris, La Martinière, 
1999. Sur l’adultère, voir également Régine Beauthier, La Répression de l’adultère 
en France du xvie au xviiie siècle. De quelques lectures d’histoire, Bruxelles, E. Story-
Scientia, 1990.

18  Daniel Jousse, Traité de la justice criminelle de France, Paris, Debure, 1771, 
t. III, p. 225.

19  Pierre-François Muyart de Vouglans, Les Loix criminelles de France dans leur 
ordre naturel, Neuchâtel, Société typographique, 1781, t. I, p. 197.

20  Yvonne Bézard, Au secours d’une dot : une séparation de biens en Bourgogne sous 
l’Ancien Régime, [s.l.], [s.n.], 1934. Voir également Julie Hardwick, « Seeking 
Separations : Gender, Marriages, and Household Economies in Early Modern 
France », French Historical Studies, vol. 1, no 21, 1998, p. 157-180 ; id., The Practice of 
Patriarchy. Gender and the Politics of Household Authority in Early Modern France, 
University Park, Pennsylvania State University Press, 1998 ; Zoë A. Schneider, 
« Women before the Bench : Female Litigants in Early Modern Normandy », French 
Historical Studies, vol. 1, no 23, 2000, p. 1-32.

21  Claude-François Thévenot D’Essaule, Dictionnaire du Digeste, ou Substance 
des pandectes justiniennes, Paris, Garnery, 1808, t. I, p. 216.

22  Les dispositions en matière d’adultère s’inspirent en partie des deux lois romaines 
d’Auguste : la Lex Julia maritandis ordinibus et la Lex Julia de adulteriis et de pudicitia 
(18 av. J.‑C.). Voir François de Launay, Institution du droit romain et du droit françois, 
divisée en IV livres, Paris, Jean Guignard, 1686, p. 626 ; Christophe Regina et Philippe 
Gardy (dir.), Lucifer au couvent. La femme criminelle et l’ institution du Refuge au 
siècle des Lumières, Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 2009.

23  Il est frappant de constater de très grandes similitudes aussi bien sur la forme que 
sur le fond dans les plaintes étudiées provenant d’autres espaces français et européens : 
Joël Hautebert, La Justice pénale à Nantes au Grand Siècle. Jurisprudence de la séné-
chaussée présidiale, Paris, M. de Maule, 2001 ; Michel Heichette, Société, sociabilité, 
justice. Sablé et son pays au xviiie siècle, Rennes, PUR, 2005 ; Jean Renard, Vin de 



	 La « lutte pour la culotte »� 171

lune et pain de misère : la sénéchaussée de Baugé à la fin de l’Ancien Régime, Angers, 
Imprimerie de l’université catholique de l’Ouest, 1982 ; Hervé Piant, Une Justice 
ordinaire. Justice civile et criminelle dans la prévôté royale de Vaucouleurs sous l’Ancien 
Régime, Rennes, PUR, 2006.

24  Sous l’Ancien Régime, se développe toute une littérature juridique ayant pour fina-
lité de seconder les gens de justice dans leurs activités. Ces traités donnent en effet une 
série de conseils fort avisés pour déceler les mensonges, les tentatives de contrefaire 
la réalité ou sa manipulation, et préconisent également une grande vigilance quant 
aux comportements des justiciables dont les postures trahissent innocence et culpabi-
lité. L’arbitraire des juges s’appuie largement sur l’appréciation de performances judi-
ciaires, laissant par voie de conséquence une large part à leur propre sensibilité.

25  Archives départementales des Bouches-du-Rhône (désormais AD BDR), 
Marseille, 9 F 34.

26  Jousse, Traité de la justice, op. cit., t. III, p. 639 : « Une femme injuriée par son 
mari ne peut se plaindre contre lui par une action criminelle ; ce qui est une suite de 
l’autorité que le mari a sur sa femme. Néanmoins s’il avoit usé à son égard de mau-
vais traitements qui excédassent le droit qu’il a sur elle, c’est-à-dire d’une correction 
modique, alors elle seroit reçue à se plaindre en Justice de ces mauvais traitements. Il 
en est de même des injures proférées par la femme contre son mari. » Sur ce point, voir 
également le livre de Cavina, Le Nozze, op. cit.
27  AD BDR Marseille, 2B 1302 fo 16, année 1783. Gabriel Argo, Institution au 
Droit François, Paris, Pierre-Jean Mariette, 1745, vol. 2, p. 121 : « Quand la femme 
est séparée de biens, pour faillite, dissipation ou mauvais ménage du mari, on juge à 
Paris & en Provence qu’elle doit jouir de son augment de dot, tout de même que si le 
mariage étoit dissous par la mort naturelle du mari. »

28  Scipion Dupérier, Œuvres… Nouvelle édition, revue, corrigée et considérablement 
augmentée, avec des observations sur l’état actuel de la jurisprudence, Avignon, chez 
Henri-Joseph Joly, 1759, passim.

29  AD BDR Marseille, 2B 1340 fo 20, année 1788.

30  AD BDR Marseille, 2B 1340 fo 20, année 1788.

31  Denisart, Collection de décisions nouvelles, op. cit., t. IV, p. 493-494.

32  AD BDR Marseille, 2B 1480 fo 2, année 1781.

33  Daumas, « Les rites festifs du mythe du cocuage à la Renaissance », Cahiers de la 
Méditerranée, no 77, 2008, p. 11-120 ; id., Au bonheur des mâles. Adultère et cocuage à 
la Renaissance, 1400-1650, Paris, Armand Colin, 2007, passim.

34  AD BDR Marseille, 2B 1243 fo 5, année 1758.

35  [Jean-Baptiste] Janety, Journal du palais de Provence ou Recueil des arrêts rendus 
depuis les derniers journalistes par le Parlement et la Cour des Aides, Aix-en-Provence, 
André Audibert, vol. II, 1785, p. 221-226. Voir texte joint en Annexe, infra.

36  Paul Gide, Du Caractère de la dot en droit romain, Paris, Ernest Thorin, 
1872, p. 3-10.

37   Jean Gaudemet, Le Mariage en Occident. Les mœurs et le droit, Paris, Cerf, 
1987 ; id., Sociétés et mariage, Strasbourg, CERDIC, 1980 ; id., Histoire du droit et 
des institutions de l’Église en Occident, Paris, Sirey, 1955, 18 vol. ; id., Les Sources du 
droit canonique, viiie-xxe siècle. Repères canoniques, sources occidentales, Paris, Cerf, 
1993 ; id., Les Communautés familiales, Paris, M. Rivière et Cie, 1962. Voir également 



172	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Jules Basdevant, Des Rapports de l’Église et de l’État dans la législation du mariage, 
du concile de Trente au Code civil, Paris, C. Larose, 1900 ; Brigitte Basdevant-
Gaudemet, « Les doctrines canoniques sur le sacrement du mariage aux xviie et 
xviiie siècles », Revue de droit canonique, t. 42, 1992, p. 287-307 ; id., « Le prince 
législateur en matière ecclésiastique, l’exemple du Code Michau », in Jacqueline 
Hoareau-Dodineau, Guillaume Métairie et Pascal Texier (dir.), Le Prince et 
la norme. Ce que légiférer veut dire, Limoges, PULIM, 2007, p. 117‑131. Denisart, 
Collection de décisions nouvelles, op. cit., t. IV, p. 493-494 : « Ainsi donc dans la thèse 
générale, quand une femme du commun demande sa séparation de corps & d’habi-
tation, il faut qu’elle articule des faits graves dont il puisse résulter que sa vie est en 
danger : alors les juges l’admettent à la preuve, tant par titres que par témoins ; autre-
ment si les faits articulés par la femme n’annoncent point dans le mari une férocité de 
caractère qui fasse craindre pour les jours de la femme, elle ne peut être admise à la 
preuve : il faut alors la déclarer non-recevable ; l’ordre public, la dignité du sacrement 
& le repos des familles exigent cette sévérité dans les magistrats. Il ne suffit même pas 
qu’une femme articule des faits graves, & se soumette à rapporter une preuve testimo-
niale, il faut de plus qu’ils soient vraisemblables : car on examine la nature des faits 
& les circonstances dans lesquelles ils sont articulés ; & lorsque l’on trouve dans les 
faits quelques contradictions ; lorsque l’on ne trouve point la vraisemblance, qui est 
l’image de la vérité, la justice se met en garde contre les pièges qui lui sont tendus » ; 
Guy Du Rousseaud De La Combe, Traité des matières criminelles, suivant l’or-
donnance du mois d’août 1670, Paris, Au Palais, Théodore Le Gras, p. 317-318 : « En 
finissant ce chapitre, il est bon d’observer que la séparation de corps & de biens, ou 
de biens & d’habitation, ne peut être intentée ni demandée par une femme par la 
voie extraordinaire ou criminelle, mais seulement par la voie civile & par devant le 
Juge Civil, quoique la demande en séparation ait été précédée de plaintes rendues 
par la femme en différens tems des excès, mauvais traitemens, sévices & autres faits 
capables de produire une séparation de corps & de bien, commis en sa personne par 
son mari, aussi la preuve de ces faits ne se fait point par informations, mais en enquête 
respective & qui se signifie ; il n’y a point de décret contre le mari, point d’interroga-
toire de sa part, rien en un mot, qui approche de la procédure criminelle. » La pra-
tique de la séparation des biens paraît ancienne. Selon Josiane Moutet, le principe 
de séparation intégrerait des principes hérités des Francs. Sa codification s’est faite 
progressivement sous l’Ancien Régime. Josiane Moutet, Femmes et changement 
social. Enjeux et stratégies dans la Normandie coutumière, thèse, Paris, EHESS, 1986.

38  Cité par Patrick Charlot et Éric Gasparani, La Femme dans l’histoire du 
droit et des idées politiques, Dijon, Éditions universitaires de Dijon, 2008, p. 84.

39  Denisart, Collection de décisions nouvelles, op. cit., t. III, p. 254.

40  Ibid.

41  Pierre Roussilhe, Traité de la dot, Clermont-Ferrand, Imprimerie d’A. Delcros, 
1785, p. 54.

42  Hyacinthe de Boniface, Suite d’arrests notables de la Cour de parlement de 
Provence, Cour des comptes, aydes & finances du même païs, Lyon, P. Bailly, 1689, 
t. II, p. 308.

43  Georges Thuillier, De l’ immutabilité des conventions matrimoniales en droit 
coutumier, Paris, A. Rousseau, 1910, p. 257.



	 La « lutte pour la culotte »� 173

Annexe
Pouvoir sur les personnes et pouvoirs sur les biens  

dans la société conjugale

L’autorité maritale donne sans doute au mari un pouvoir sur sa femme 
aussi étendu que légitime. Mais il faut distinguer à cet égard deux sortes 
de pouvoirs : pouvoir sur la personne ; pouvoir sur les biens ou sur la per-
sonne à raison des biens. Pouvoir sur la personne : tel est l’inspection du 
mari sur les mœurs ou sur la conduite personnelle de sa femme ; tel est 
l’obligation qu’il peut lui imposer de venir le joindre dans le domicile 
qu’il lui plaît de choisir. Cette espèce de pouvoir est relative à un genre 
d’obligation dont le mari ne sauroit être civilement responsable. Tels 
sont les délits commis par la femme, à raison desquels les adjudications 
rapportées contr’elle ne peuvent être poursuivies sur ses biens au pré-
judice de l’usufruit dévolu au mari. Pouvoir sur les biens : tel est la libre 
administration des biens dotaux. Tel l’exercice des actions à raison de 
ces biens ; ce pouvoir n’a guère d’autre effet en ce genre que d’interdire 
à la femme toute espèce de disposition de ses biens. Enfin le pouvoir 
sur la personne par rapport aux biens consiste dans l’autorisation ou la 
tolérance du mari dans l’emploi que la femme peut faire de ses biens. 
Ce pouvoir est donc le seul qui puisse rendre le mari responsable, parce 
que l’administration de ces biens lui étant exclusivement dévolue, tout 
usage que la femme peut en faire à son vu & su, est nécessairement 
fait de son consentement, & qu’en ce la femme qui par elle-même n’a 
aucun pouvoir, ne peut être regardée que comme son représentant ou 
son préposé. Mais ce pouvoir suppose des biens sur lesquels le mari ait 
des droits. Si la femme ne s’est constitué aucune dot, ou si mariée sous 
une constitution particulière, elle est, quant à ses autres biens, libre dans 
l’exercice de ses actions, la disposition de ces biens lui appartient sans 
réserve ; elle peut librement administrer, en percevoir & consumer les 
fruits, les engager, vendre ou donner. L’autorité de son mari est à cet 
égard aussi impuissante, son autorisation est aussi inutile que l’autorité 
ou l’autorisation du père sont impuissantes ou inutiles à l’égard des 
biens castrenses, ou à l’égard du fils émancipé.

�Source : [ Jean-Baptiste] Janety, Journal du palais de Provence ou Recueil des arrêts 
rendus depuis les derniers journalistes par le Parlement et la Cour des Aides, Aix-en-
Provence, André Audibert, vol. II, 1785, p. 221-226.





« Donner une famille et une patrie »
La légitimation des bâtards genevois au xviiie siècle1

Loraine Chappuis

Si la distinction entre naissances légitimes et illégitimes existe dans 
le droit romain depuis ses origines, la notion de filiation naturelle 

émerge durant le Bas-Empire. Les principes juridiques qui en découlent 
procèdent des enjeux économiques et sociaux de la période ainsi que de 
l’influence du christianisme ; ils sont ensuite partiellement intégrés au 
droit canon. Le droit de l’époque moderne répond à la transgression 
morale et sexuelle dont provient le bâtard et évolue vers son exclusion 
juridique et sociale, forgeant ainsi l’une des grandes figures de la margi-
nalité d’Ancien Régime2. L’enfant naturel, rappel constant de la mésal-
liance de ses parents, attaque en effet par son existence la norme inscrite 
dans le mariage, « base de la société3 » ; modèle de désordre social, il 
participe par la négative de la métaphore familiale du pouvoir. Face au 
topos du rejet familial et communautaire que résume Saint-Simon en 
décrivant le bâtard comme « l’image du néant4 », se pose la question 
des possibilités effectives de socialisation et d’intégration de l’enfant 
illégitime dans sa famille naturelle. Il s’agira, d’une part, d’examiner 
une autre « image de la famille5 » que celle exaltée par l’État moderne 
et, d’autre part, de discerner l’existence de modèles alternatifs à cette 
norme de la famille d’Ancien Régime6. Héritant du droit romain à 
l’époque moderne en matière de filiation naturelle, les « requêtes de légi-
timation » se prêtent particulièrement bien à cet objectif. Ces demandes 
adressées au Conseil souverain de la République de Genève7 illustrent 
l’intégration d’enfants naturels dans le foyer de l’un de leurs parents au 
xviiie siècle. Elles prient d’effacer la « turpitude de [leur] naissance » 



176	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

et de légitimer les enfants naturels en créant « une fiction de mariage 
entre [leurs] père et mère8 ». Par ce jeu d’alliances fictives, les légitima-
tions par lettres illustrent les stratégies parentales à l’égard des bâtards 
et révèlent les liens affectifs de la filiation naturelle.

Après avoir montré les origines en droit romain de la législation sur 
les bâtards, cet article examinera les requêtes de légitimation présentées 
au Petit Conseil9 de la République genevoise afin de cerner l’image de la 
famille qu’elles donnent à voir. Enfin, la biographie et la « trajectoire10 » 
de Marc Duseigneur, légitimé par grâce du Petit Conseil en 1791, éclai-
reront son intégration sociale et familiale, ainsi que les enjeux de la légi-
timation par lettres, révélant l’expérience sociale d’un bâtard à Genève 
dans la seconde moitié du xviiie siècle.

Construction juridique de la filiation naturelle

Comme l’écrit d’Aguesseau dans sa Dissertation sur les bâtards (177211),

on pourrait ici traiter la question de savoir s’il y a eu des bâtards avant 
qu’il y ait eu des lois, mais comme cette question est plus curieuse qu’utile, 
on se contentera de l’indiquer et d’observer en peu de mots la manière 
dont les bâtards ont été considérés chez les peuples les plus policés, c’est-
à-dire chez les Hébreux, chez les Grecs et chez les Romains12.

Pour ce qui est du droit romain, la législation à l’encontre des bâtards 
se compose d’un ensemble de droits et d’interdictions, dont l’émer-
gence remonte au Bas-Empire et procède de l’évolution des notions de 
filiation et de paternité auxquelles elle est intrinsèquement liée. Les dif-
férences entre l’ancien droit romain et celui du Bas-Empire tiennent 
avant tout à la définition de nouveaux liens juridiques entre un père et 
ses enfants, ainsi qu’à l’apparition, au début du iie siècle, du concept 
de filiation naturelle. Si la distinction entre les naissances légitimes et 
illégitimes existe dans le droit romain depuis ses origines, les « liens du 
sang » entre un homme et sa progéniture naturelle ne suffisent pas à 
instituer la filiation. Bien plus, les « liaisons du sang » n’ont pas d’effets 
juridiques : la filiation entre un homme et son enfant ne peut être créée 
que par sa volonté d’être le père. Cette définition juridique a pour effet 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 177

que le géniteur ne contracte aucune obligation à l’égard de ses enfants, 
même nés de son épouse légitime13.

Une nouvelle conception de la paternité et des obligations qui en 
découlent survient dans le contexte de la fin de la République et des 
débuts de l’Empire. Considérée comme un temps de « dérèglement 
des mœurs », cette période connaît des troubles qui, en raison de l’ex-
pansion territoriale romaine, conduisent à la promiscuité d’individus 
libres, affranchis et esclaves14. Cette contiguïté des corps a notamment 
pour conséquence de multiplier les enfants au statut incertain, délaissés 
par leur père, et que l’Empire peine à nourrir. Apparaît alors, au 
iie siècle, le besoin d’imposer juridiquement au géniteur une obligation 
alimentaire en faveur de sa progéniture, désirée ou non. Le concept de 
filiation naturelle, défini notamment par cette obligation, évolue jusqu’à 
l’époque moderne vers le principe de « droit aux aliments » des bâtards, 
que résume la célèbre maxime du juriste Antoine Loysel (1536-1617) : 
« Qui fait l’enfant le doit nourrir15. »

Le contenu juridique de la filiation naturelle ne s’arrête cependant 
pas à ce droit aux aliments. Dans sa volonté de remise en ordre de la 
société caractérisant les débuts de l’Empire, l’État tente, par une abon-
dante législation, d’agir sur la trame sociale. Est notamment investie la 
source principale de la légitimité d’un individu, à savoir la famille, qui 
représente un instrument efficace du contrôle social. Prolongeant l’en-
treprise d’Auguste, les empereurs du iie siècle, sous l’influence grandis-
sante du christianisme, favorisent l’institution familiale et le mariage 
devient l’unique source de la filiation légitime16. Ce processus aboutit 
à l’avilissement du bâtard. À mesure que des règles sont édictées pour 
favoriser le mariage et inscrire la procréation dans les seuls liens matri-
moniaux, d’autres sont promulguées qui excluent l’enfant naturel de la 
famille, ce qui entraîne sa stigmatisation.

Au cours du Moyen Âge, l’influence de l’Église et la mainmise 
progressive du droit canon sur la doctrine du mariage, qui tend à en 
faire un sacrement17, accentuent encore ce phénomène. Comme l’État 
moderne commence à transposer cette législation canonique défa-
vorable aux bâtards dans le droit civil, cette conception formulant 
la sacralisation de l’union matrimoniale et de la famille légitime est 
relayée jusqu’au xvie siècle. Sont notamment édictées ce que les juristes 
français nomment des « incapacités ». À mesure que l’État absolu s’af-
firme et assoit plus fortement sa légitimité sur le modèle familial du 



178	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

pouvoir, l’exclusion juridique des bâtards s’accentue dans un contexte 
général de moralisation de la société au xvie siècle. Reposant sur l’idée 
que l’existence juridique d’un individu, en plus de son existence natu-
relle, est créée par le mariage légitime de ses parents, ces incapacités se 
traduisent par des « peines qui privent [les bâtards] de la vie civile18 ». 
L’enfant naturel, défini dans l’Encyclopédie comme « celui qui est né 
hors d’un légitime mariage », est ainsi frappé d’une sorte de « mort 
civile19 ». L’esprit général des coutumes françaises d’Ancien Régime, res-
titué par des juristes comme d’Aguesseau (1668-1751), Bourjon (?-1751) 
ou Bacquet (1520-1595), montre que cette exclusion se manifeste par 
l’éviction du bâtard de l’institution familiale20.

Imprégnés de l’influence des coutumes françaises, les Édits civils de 
Genève, base légale de la République jusqu’à la fin de l’Ancien Régime, 
attestent également d’un effort législatif visant la transmission des 
biens. Les successions ab intestat en constituent l’un des points névral-
giques ; tant les coutumes françaises que les Édits civils s’accordent pour 
en exclure l’enfant naturel. Réalisées en l’absence de testament, elles ne 
concernent que les plus proches parents du défunt et sont recueillies 
par les héritiers dits « universels », désignés par la loi et non par tes-
tament. Juridiquement sans famille, le bâtard est évincé de la succession 
et, dans cette logique, s’il décède sans avoir créé de nouvelle « tige21 » 
familiale par son mariage légitime, ses biens échoient à la Seigneurie 
en vertu du « droit de déshérence », comme le prévoit l’un des trois 
articles des Édits civils régulant la situation juridique des bâtards dans la 
République genevoise.

Ces articles au chapitre des successions ab intestat témoignent de la 
centralité des questions d’héritage ; ils stipulent en outre que, si le bâtard 
ne peut succéder à ses parents, ces derniers peuvent lui léguer « par tes-
tament, donation à cause de mort, ou entre vifs » jusqu’au huitième de 
leur fortune ou, s’ils n’ont pas d’enfants, jusqu’à la moitié. Enfin, le 
dernier article normalise l’obligation alimentaire et prévoit que, si à leur 
décès les parents n’ont rien laissé par testament à leur enfant naturel, 
« il lui sera pourvu par justice d’aliments nécessaires22 », jusqu’à ses 
dix-huit ans ou, s’il s’agit d’une fille, jusqu’à ce qu’elle soit dotée. Ces 
articles participent d’intérêts contradictoires puisqu’ils cherchent tant 
à préserver la famille légitime qu’à œuvrer pour la protection de la 
« vie fragile23 » du bâtard, vis-à-vis duquel les parents sont si prompts à 
négliger leur « obligation naturelle24 ».



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 179

Le cadre de la filiation illégitime se révèle également problématique 
lors de la transmission d’autres sortes de biens, symboliques cette fois. 
Bien que Bourjon affirme que les bâtards portent dans le royaume de 
France le nom de leur père25, cet usage du patronyme pose un problème 
sensible. Dans la République, aucun édit n’existe sur le sujet, et il semble 
que les enfants portent celui de leur mère. Dans le cas contraire, seule 
l’autorisation formelle ou informelle – notamment par l’absence d’op-
position – de la famille paternelle assure à l’enfant naturel le droit d’en 
porter le nom.

En outre, la question de l’hérédité du statut juridique se pose de 
manière particulière à Genève. La population de la République est en 
effet divisée en cinq catégories de Citoyens, Bourgeois, Natifs, Habitants 
et Sujets. Hormis la transmission par le mariage –  le statut du mari 
passant à son épouse –, celui-ci se transmet héréditairement. Le bâtard 
échappe donc à ce mode de transmission et ne fait pas réellement partie 
du corps juridique genevois, ce que semble corroborer le nombre de 
bâtards nés à Genève et reçus Habitants à l’âge adulte26, ainsi que le sont 
les étrangers qui doivent acheter le droit de s’établir en ville à leur arrivée. 
Faisant suite au chapitre sur le statut des étrangers dans le royaume de 
France dans son œuvre de droit civil, le Traité de bâtardise (1577) de Jean 
Bacquet rend compte de cette analogie, estimant que « la condition des 
bâtards en plusieurs cas est semblable à celle des étrangers27 ».

Effacer la « tache de la naissance » :  
la légitimation par lettres

Inversement, l’existence de ces règles rigoureuses à l’encontre des 
bâtards crée très tôt la nécessité de tempérer leur condition défavo-
rable. À Rome au iie  siècle, l’émergence de ces lois s’accompagne de 
la création des moyens d’en adoucir les effets en permettant la légiti-
mation des bâtards. Si l’ancien droit romain connaissait déjà deux 
modes de légitimation –  l’adoption et l’adrogation28  –, les empe-
reurs du Bas-Empire en inventent plusieurs, dont certains sont uti-
lisés jusqu’à la fin de l’Ancien Régime. Provenant toutes deux du règne 
de Constantin (306-337), il s’agit de la légitimation par mariage sub-
séquent des parents, également appelée « mariage de réparation », et 



180	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

de la légitimation per rescriptum principis, ou légitimation par « lettres 
royaux » ou « lettres du prince ».

La légitimation par mariage subséquent a pour effet de réparer 
l’anticipation de la relation maritale et de légitimer l’enfant conçu hors 
mariage, lui conférant les mêmes droits qu’aux enfants engendrés légiti-
mement et annihilant toutes les incapacités dont sont frappés les enfants 
naturels. La légitimation par lettres survient, quant à elle, pour effacer 
la tache de naissance dans les cas où le mariage de réparation n’est plus 
envisageable, soit que l’un des deux parents est mort, soit que l’un d’eux 
s’est marié avec une tierce personne entre-temps. Ses effets ne sont tou-
tefois pas aussi complets que ceux du mariage réparateur, puisque l’habi-
litation à hériter du légitimé dépend du consentement de ses parents et 
des familles de ceux-ci. Sous l’Ancien Régime, la légitimation par lettres 
est « un acte de pure faveur », manifestation de la grâce du prince, qui 
« efface la tache de la naissance [et] rend aux légitimés l’aptitude aux 
honneurs dont cette tache les excluait29 ». Les circonstances de leur 
naissance étant jugées « ignobles », les bâtards adultérins et incestueux 
demeurent exclus de toute possibilité de légitimation, tant par mariage 
subséquent que par lettres30.

Étrangers à la famille, étrangers à la communauté, souillés par la 
tache de leur naissance que seule la légitimation permet de laver : toutes 
ces composantes participent de la construction d’un imaginaire collectif 
de l’exclusion.

Les préjugés de cette société, pires pour eux encore que ses lois, vont leur 
[aux bâtards] déclarer la guerre, et après les avoir marqués du sceau de 
l’ignominie, dès le berceau, les abreuveront d’opprobre pendant toute 
leur vie, leur refuseront les droits du citoyen et même de l’homme31 !

Face à ce topos se pose cependant la question de l’impact réel du préjugé 
dans l’expérience sociale des bâtards et dans leurs rapports avec leur 
famille naturelle au xviiie siècle. Or les requêtes pour des lettres de légi-
timation apportent des éléments de réponse. Seules dix-sept requêtes de 
légitimation par lettres, réparties entre 1740 à 1792, sont conservées aux 
Archives d’État de Genève. D’une part, ce chiffre est à replacer dans 
le contexte de la démographie genevoise (25 000 habitants vers 1760) ; 
d’autre part, il doit être rapporté au nombre de bâtards qui naissent 
dans la République annuellement (une trentaine par année entre 1750 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 181

et 177032). Il en résulte que les légitimations par lettres ne constituent 
pas un phénomène fréquent. En effet, au-delà des problèmes de conser-
vation de documents, certains indices laissent supposer que deux ou 
trois années peuvent séparer deux requêtes l’une de l’autre. Malgré sa 
rareté, cette source est particulièrement précieuse pour l’étude de la 
socialisation des enfants naturels, puisque les lettres de légitimation 
livrent des récits de vie et exposent des situations familiales dans les-
quelles des enfants illégitimes sont parfaitement intégrés.

Pratiquement, ces requêtes sont adressées, fréquemment par le 
père, au Petit Conseil. Suite à la soumission de la requête, le procureur 
général est chargé de vérifier la véracité des informations et de dresser 
ses « conclusions », c’est-à-dire ses recommandations aux magistrats, sur 
la base desquelles ceux-ci rendent leur jugement qui doit être confirmé 
par le Conseil des Deux-Cents, conformément à son rôle de juge des 
causes matrimoniales. Il est frappant de constater que la plupart des 
requêtes sont acceptées, alors que les Conseils ne font en général pas 
montre d’une attitude spécialement favorable aux bâtards. Si l’on peut 
être tenté de lire le succès des requêtes dans l’homogénéité sociale des 
magistrats des Conseils et des requérants, force est de constater que 
les individus envisagés ne sont globalement pas issus de familles aristo-
cratiques de Genève, ni même de milieux caractérisés par une richesse 
particulière. Outre le fils naturel d’un membre du Conseil des Deux-
Cents, Jean Lantelme, les pères sont majoritairement artisans (horloger, 
serrurier, orfèvre ou tireur d’or). Bien qu’ils ne fassent pas partie des 
élites, il s’agit néanmoins d’individus bien inscrits dans les réseaux de 
sociabilité de la ville, bénéficiant d’une certaine aisance financière et 
membres de l’artisanat urbain.

Pas plus que le statut social, le prix des « faveurs » du Conseil ne 
constitue un critère de sélection des requérants puisqu’il dépend du 
calcul des pertes que la légitimation engendre pour la Seigneurie. En 
faisant entrer un bâtard dans la succession ab intestat d’un individu 
célibataire, l’État est en effet privé des 10 % qui lui reviennent sur leur 
succession avant que les plus proches héritiers comme les frères ou sœurs 
ne touchent leur part. Dans le cas des successions de ces artisans, la pri-
vation pour l’État se révèle mimine : en conséquence, la légitimation de 
la plupart des bâtards est gratuite. Exception de taille, le fils du conseiller 
Jean Lantelme doit payer 5000 livres pour dédommager le Conseil au 
moment de la liquidation de la succession de son père. Dans son cas, la 



182	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

somme est colossale : elle correspond à la valeur de 16 700 florins, soit 
l’équivalent de vingt-deux ans du salaire annuel d’un manœuvre33. Ni 
l’origine sociale, ni le statut financier n’assurent donc la légitimation 
par lettres, et la diversité des individus concernés augmente encore la 
richesse et l’intérêt de cette source. Quel en est le contenu formel ?

La requête repose sur un modèle fixe ; parallèlement à la question 
du prix, elle doit comporter le consentement des parents du bâtard pour 
déterminer dans quelles successions il entrerait s’il était légitimé. Il est 
également essentiel qu’elle atteste que le bâtard n’est ni incestueux, ni 
adultérin, et qu’elle établisse le lien de filiation le rattachant à ses parents. 
Bien que fondamentaux puisqu’ils déterminent la recevabilité de la 
requête, ces différents critères sont cependant préliminaires. Plus délicat 
est l’établissement de la preuve des bonnes relations entre le bâtard et 
sa famille. Montrant que les requérants sont « dignes des faveurs qu’ils 
sollicitent34 », les requêtes détaillent ainsi la vie des individus, attestant 
leur réputation et leur intégration dans leur famille ainsi que dans le 
corps social genevois. Malgré le biais inhérent à ce type de sources, les 
récits peuvent être considérés comme crédibles, dans la mesure où les 
requêtes sont conservées sous la forme des conclusions du procureur, ce 
qui implique un travail de vérification factuelle au préalable.

Véridiques ou non, ces requêtes dressent le portrait idéal du bâtard, 
placé sous l’autorité familiale, « soigneusement éduqué par son père […] 
et porté par lui sur le chemin des bonnes mœurs et de la vertu35 ». Sa 
conduite doit témoigner de sa reconnaissance envers les bontés de ses 
parents et de la société. Le « bon bâtard » forme un individu accompli, 
réalisé dans sa profession et socialement bien intégré. Le Conseil légitime 
ainsi, sur la recommandation du procureur, le fils de Jean Jacques André 
Léchet « élevé sous ses yeux, ou sous l’œil des maîtres, avec tendresse, 
comme son propre fils ; et [qui] a répondu dignement à tous les soins 
qu’il avait pris pour lui36 ». Dans le cas de la bâtarde de Robert Covelle, 
le magistrat conclut « qu’il [serait] si juste et si doux de [la] relever de 
son humiliation, surtout lorsqu’[elle] le mérite par sa conduite » et parce 
qu’elle a épousé un « Citoyen honnête37 ».

Le fait que l’exaltation des qualités des requérants soit emphati-
quement soulignée dans les conclusions des procureurs donne corps à 
cette figure du bâtard digne des faveurs du Conseil. Cela est particuliè-
rement remarquable dans les cas de Pierre Emmanuel Léchet, considéré 
comme un « modèle de sagesse et de talent », ou de Marc Duseigneur 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 183

qui « est parvenu à acquérir quelques talents dans l’horlogerie38 ». Les 
enfants Vauché se distinguent quant à eux « par la régularité de [leur] 
conduite, par [leur] application à [leur] travail et en un mot par toutes les 
qualités assorties au genre de faveur39 » qu’ils sollicitent. En revanche, la 
faculté de la bâtarde de Gaspard Ducros à « donner [à son père] toute la 
satisfaction [qu’il] doit attendre d’un enfant bien né » semble insuffisante 
aux yeux du Conseil pour justifier sa « bonté et [sa] bienveillance40 ».

Rappelant le poids de la marque de bâtardise, le dépôt de la requête 
procède aussi de stratégies particulières. Celle de Robert Covelle 
s’inscrit, par exemple, dans le processus de négociation du mariage 
de son enfant, lorsqu’il promet au « Citoyen honnête » d’en faire la 
demande au Conseil. L’accord pour l’union est conditionné au fait 
que Covelle a promis à son futur gendre que la « tache imprimée à son 
épouse par sa naissance serait effacée41 ». Ces stratégies ne sont toutefois 
pas nécessairement l’aboutissement d’une relation et d’un attachement 
dont les racines remontent à la naissance. Plusieurs récits résultent, au 
contraire, de parcours complexes entamés une fois la honte de la nais-
sance surmontée. Ces expériences individuelles objectivent donc la pos-
sibilité d’un attachement paternel ou maternel pour un enfant naturel 
malgré le fréquent rejet initial et les nombreux obstacles sociaux.

Enclins au lyrisme, certains procureurs saluent particulièrement 
ce lien affectif comme une sorte de triomphe des lois naturelles. Un 
magistrat loue notamment Jean Lantelme comme un père qui, « cédant 
aux mouvements de la nature, appelle son fils à lui et le serre contre ses 
bras », sentiments auxquels le « prince doit applaudir, se déterminer 
plutôt à des sacrifices pour les faire naître qu’à des demandes considé-
rables pour les affaiblir et les étouffer42 ». La force de son attachement 
est d’autant plus remarquable qu’au moment de la naissance de son 
bâtard, Jean Lantelme avait tenté de se défaire de sa responsabilité en 
le faisant baptiser sous un faux nom. Le rejet n’était cependant pas 
total puisqu’il avait inventé le nom de « Mellante », une anagramme 
du sien, pour que le lien filial puisse être établi43. Vingt-six ans avant 
qu’il ne fasse sa requête de légitimation, le rejet avait également été le 
réflexe de Robert Covelle, lors du baptême de sa fille naturelle : ayant 
organisé l’accouchement et le baptême en dehors de la ville, il avait prié 
un coupeur de bois trouvé au hasard de présenter son enfant à la céré-
monie en tant que parrain, tandis qu’il « n’osa pas rentrer dans l’église 
et attendit dans un cabaret44 ».



184	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Si les requêtes s’inscrivent souvent dans des stratégies successorales 
permettant à un enfant naturel d’hériter de ses parents, les effets de la 
légitimation comprennent aussi le « droit de porter le nom de famille de 
son père45 » – lorsque celui-ci consent à la démarche –, ainsi que l’attri-
bution du statut juridique paternel. Au vu de la modestie des succes-
sions récoltées par la plupart des bâtards légitimés, il importe d’observer 
que, parallèlement à cette dimension concrète de l’intégration identi-
taire, patrimoniale et civile des bâtards, la légitimation revêt une portée 
symbolique fondamentale. Elle procure à celui qui en est l’objet des 
« droits honorifiques importants46 ». Évoquant la possibilité d’une inté-
gration communautaire, la légitimation permet de « donner une famille 
et une patrie » à des individus « pleins de mœurs et à qui ce bienfait 
inspirera une émulation nouvelle47 ».

Intégrant officiellement des enfants naturels dans leur famille, ces 
légitimations illustrent des modèles familiaux alternatifs à la norme 
dominante d’Ancien Régime, puisqu’on y découvre des ménages parfois 
composés de pères célibataires élevant auprès d’eux leur bâtard. Ces 
configurations parentales atypiques se déclinent encore lorsqu’un époux 
ou une épouse accueille au sein de sa famille légitime l’enfant naturel de 
son conjoint, né d’un « commerce criminel » survenu avant le mariage, 
à l’instar de Vincent Bousquet, beau-père de Marc Duseigneur.

Trajectoire d’un enfant illégitime :  
la biographie sociale de Marc Duseigneur

Fruit du « commerce illégitime » de ses parents, Marc naît le 1er février 
1757, rue Verdaine, au centre de la Cité. Il est baptisé deux jours plus 
tard à la chapelle de l’Hôpital général. En raison des tentatives paren-
tales pour se défaire de leur responsabilité en utilisant des faux noms 
ou des anagrammes, l’étrangeté des « dénominations » conférées aux 
enfants naturels dans les registres baptistaires marquent leur statut 
d’enfants illégitimes, étrangers à la structure familiale traditionnelle. 
Ainsi, Marc est-il enregistré deux fois. À l’occasion de la première ins-
cription, il est baptisé sous le nom de sa mère, Marguerite Rojoux, le 
nom de son père étant dissimulé derrière un « XXX » ; dans la seconde 
inscription, il apparaît sous le nom de son père, « Duseigneur », mais 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 185

présenté comme le fils de Marguerite Rojoux « qu’elle a donné à Jacob 
Duseigneur48 ». Quelques jours avant la naissance, sa mère se dénonce en 
justice pour éviter de se retrouver seule à charge de leur enfant bâtard, 
et une procédure criminelle pour délit de « paillardise » (grossesse illé-
gitime) est ouverte49. Celle-ci consigne les circonstances dans lesquelles 
l’enfant illégitime a été conçu. Jusqu’en 1757, Marguerite Rojoux et 
Jacques François, dit « Jacob Duseigneur », tiennent tous deux une bou-
tique dans une maison de la rue Verdaine. Comme pour tant d’autres 
« paillards », leur rencontre est le fruit des relations de proche voi-
sinage50. Mais, lorsqu’elle tombe enceinte, il paraît inimaginable pour 
ce « marchand épicier » au statut de citoyen d’épouser une native de 
Cologny (village rural situé sur les terres attenantes à la République), 
« ci-devant servante et actuellement ayant une petite boutique d’in-
diennes51 ». Le jeune Jacob est d’ailleurs promis à « un parti de deux 
à trois mille écus ». Contrairement à beaucoup d’autres à sa place, 
Marguerite Rojoux ne tente pas de le contraindre à l’épouser « par voies 
de justice » selon la procédure de la poursuite pour séduction, car elle 
reconnaît qu’il ne lui a jamais fait de promesses de mariage et parce que, 
selon elle, les « mariages forcés sont toujours malheureux52 ». Selon la 
sentence rendue par le Petit Conseil le 19 février, les « paillards » sont 
« condamnés à être censurés de leur faute », aux « prisons qu’ils ont 
subies » et à « demander pardon à Dieu et à la Seigneurie » ; comme 
il est généralement d’usage, la femme doit s’acquitter des « réparations 
genoux en terre », tandis que l’ancien amant est chargé de l’enfant et 
condamné aux dépens53. En raison des insultes qu’elle a proférées contre 
la nouvelle femme de Duseigneur, Marguerite Rojoux reçoit en outre 
l’ordre de quitter le quartier.

Pendant le procès, les tantes du jeune homme plaident la cause de 
leur neveu détenu en prison auprès des directeurs de l’Hôpital général. 
Témoignant de la pratique genevoise du « don » d’enfants naturels à 
l’Hôpital, elles offrent de sa part cinquante écus pour que l’instance de 
charité assume intégralement « l’enfant bâtard » jusqu’à sa majorité54. 
La famille paternelle récupère l’enfant le jour de sa naissance, le 2 février 
1757, auprès de sa mère. Comme l’arrangement entre les Duseigneur 
et l’institution a été accepté, Marc Rojoux est reçu à l’Hôpital le 
jour même. Quatre jours plus tard, il est placé en nourrice chez Jean 
Claude Blanc, dans la paroisse rurale de Bons, aux environs de Genève. 
Le 28 février 1759, Marguerite Rojoux se présente cependant à l’Hôpital 



186	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

et demande à reprendre son enfant auprès d’elle, ce que les directeurs 
lui refusent. Elle ne s’en tient toutefois pas à cet échec. Le 11 juin 1760, 
l’hospitalier rapporte à l’assemblée que Marguerite « a enlevé son 
enfant au nourricier ». En conséquence, elle est assignée à comparaître 
avec Marc. Après un premier défaut, elle se présente le 18  juin avec 
son fils et réitère sa demande. Comme à cette occasion les directeurs 
peuvent constater qu’il « [est] en bon état, on lui a accordé sa demande, 
mais elle a été censurée de l’avoir pris sans l’agrément de cette noble 
direction55 ». S’il est assez fréquent que des parents se présentent devant 
les directeurs pour demander de récupérer la garde d’un enfant pour 
lequel de l’argent a déjà été versé à l’Hôpital, ces requêtes ne sont pas 
toujours accordées, ce qui semble indiquer que la direction ait à cœur 
de préserver les intérêts de l’enfant. Mais, la reprise d’un enfant par sa 
famille représente également pour l’institution un intérêt économique 
non négligeable, dans la mesure où cela la décharge de l’éducation du 
bâtard et qu’elle conserve la somme allouée lors de la négociation du 
« don », celle-ci n’étant jamais restituée.

Selon le « grand livre des assistés » qui restitue l’historique de l’as-
sistance perçue, hormis le 16  janvier 1763, date à laquelle le directeur 
Delarive lui a donné 5 florins et 3 deniers pour l’aider ponctuellement, 
Marguerite Rojoux parvient à s’occuper de son fils naturel sans l’aide de 
l’institution jusqu’en 1764, lorsqu’elle se marie. Le 19 août, le syndic56 
expose à la direction la délicate situation dans laquelle se trouve cette 
mère particulièrement attachée à son fils :

Marguerite Rojoux est mariée depuis quelque temps à Chêne avec un 
nommé Bousquet, Citoyen, lequel ne veut plus nourrir l’enfant bâtard 
de sa femme sans une pension, n’y étant point obligé, que c’est ce qui 
met entre eux la désunion, que d’un autre côté ladite Rojoux quitterait 
son mari plutôt que de se séparer de son enfant, qu’elle prie donc qu’on 
veuille bien lui donner pour lui une pension57.

Ce rapport enjoint les directeurs de lui octroyer une pension de 5 florins 
et 3 deniers par mois pour l’entretien de son fils, maintenant âgé de 
sept ans58. On le voit, l’obligation pour le mari d’entretenir l’enfant 
naturel de sa femme n’est pas dans l’horizon des attentes sociales. Le 
4 novembre 1765, suite à une nouvelle demande, Marguerite obtient 
de l’Hôpital une augmentation de la pension à 7  f lorins par mois 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 187

« vu qu’elle en a beaucoup de soin ». Celle-ci est accordée, à la stricte 
condition que Marc ne reçoive pas d’apprentissage. Trois ans plus tard, 
la direction refuse à Marguerite Rojoux que Marc soit confié à son 
mari, Vincent Bousquet, qui est pourtant « disposé à apprendre sa pro-
fession d’horloger à Marc Rojoux, son enfant bâtard […] qu’il en aurait 
beaucoup de soin si on voulait le lui laisser en apprentissage ». Ayant 
refusé de nourrir le bâtard de sa femme, Vincent Bousquet n’est pas 
supposé lui apprendre un métier, dans la mesure où l’apprentissage est 
lié à l’obligation alimentaire. Par ce refus, l’instance de charité opère 
une forme de contrôle sur l’assistance octroyée à Marguerite Rojoux, en 
empêchant qu’elle ne cumule la pension, ainsi que l’aide pour l’appren-
tissage qui aurait dû incomber au beau-père de l’enfant. Pourtant, Marc 
devient l’apprenti de Vincent Bousquet quelques années plus tard, en 
1771. L’argument selon lequel le jeune garçon révèle « de grandes dispo-
sitions, et pourrait très bien réussir dans la profession » finit peut-être 
par convaincre l’assemblée de payer trente écus pour cet apprentissage, 
à moins qu’il ne faille invoquer la confusion des patronymes dont la 
famille Bousquet a pu tirer parti en requérant, cette fois-ci, l’appren-
tissage au nom de Marc Duseigneur59.

Le 5  janvier 1771, un contrat est donc passé entre Bousquet et les 
directeurs, qui consentent à laisser le garçon aux soins du maître hor-
loger ainsi qu’à lui verser trente écus en trois termes. Son beau-père 
promet pour sa part à « Marc Duseigneur, bâtard, […] de bien enseigner 
sa dite profession d’horloger sans rien lui celer, ni cacher de tout ce qui 
en dépend, le nourrir, coucher et blanchir son linge pendant le temps 
dudit apprentissage qui sera de trois ans entiers et continuels, déjà com-
mencé dès le premier courant60 ». L’absence de mention postérieure 
dans les archives hospitalières concernant son apprentissage laisse sup-
poser que Marc le finit avec son beau-père dans les trois ans réglemen-
taires. Il devient alors horloger.

À partir de son entrée en apprentissage, Marc porte le nom de son 
père ; la reconnaissance de la filiation par Jacques François Duseigneur 
lorsqu’il paie les cinquante écus à l’Hôpital à la naissance, ainsi que 
l’absence d’opposition de la part de sa famille paternelle lui en assurent 
la possibilité61. La  fréquente confusion des patronymes paternel et 
maternel, symptomatique de la situation familiale des enfants naturels, 
se manifeste pleinement chez Marc Duseigneur. Baptisé sous les deux 
noms dans deux actes baptistaires différents, il est reçu à l’Hôpital sous 



188	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

le nom maternel de « Rojoux », et apparaît sous ce nom jusqu’à l’âge de 
14 ans. Par la suite, il semble au contraire avoir recours au patronyme 
paternel de « Duseigneur ». En février 1791, il apparaît encore une fois 
sous le nom de « Rojoux » dans le registre des délibérations des direc-
teurs de l’Hôpital. Cependant, l’entrée marginale indique « Marc 
Duseigneur ou Rojoux62 » ; dans le paragraphe le concernant, il est 
précisé entre parenthèses que « ledit a obtenu de s’appeler du nom de 
son père ; quoi qu’il eût été baptisé sous le nom de Rojoux, qui était 
celui de sa mère, étant illégitime63 ». Cette entrée mentionnant officiel-
lement son origine est certainement la dernière avant sa légitimation 
douze mois plus tard. Évoquant la ténacité de la mémoire sociale de la 
bâtardise, les qualifications d’illégitimité demeurent, au xviiie siècle, 
« indélébiles malgré la voix des philosophes » et poursuivent les indi-
vidus au cours de leur existence64.

Après son entrée en apprentissage, en 1771, il faut attendre 1780 pour 
retrouver la trace de Marc à l’occasion de son mariage. Le 3 décembre, 
alors âgé de vingt-trois ans, Marc Duseigneur épouse Étiennette 
Bonzon, originaire de la région de Neuchâtel, à la cathédrale Saint-
Pierre, principale paroisse de Genève. De leur mariage naissent quatre 
enfants : Jeanne Marguerite Madeleine (6 avril 1781- ?), Marc Étienne 
(26 mai 1783- ?), Jean Marc Louis (5 octobre 1786-22  février 1841) et 
Jeanne Antoinette (23 mars 1793-30 janvier 1850). L’extrait du registre 
des mariages le présente comme « Marc, fils de Jacob Duseigneur ». 
Comme souvent lors des mariages d’individus illégitimes, la tache de 
leur origine est tue : indice d’intégration sociale, le mariage contribue 
sans doute à atténuer la faute parentale. Toutefois, absence de qualifi-
cation et intégration ne sont pas synonymes de légitimité pour Marc 
Duseigneur, comme en témoigne sa requête de légitimation par lettres 
déposée au Petit Conseil en décembre 1791. Nuançant son intégration, 
sa démarche souligne l’importance symbolique de la légitimation.

Cette sollicitation au Conseil n’est en réalité pas la première 
puisque, au début de cette année  1791, Marc soumet une demande 
pour être reçu « Habitant », ce qui fait intervenir l’épineuse question 
du statut juridique des bâtards à Genève. Le cas de Marc donne en 
effet du poids à l’analogie entre les étrangers et les enfants naturels. 
Bien qu’il soit né et ait toujours vécu à Genève, bien que son père soit 
Citoyen et sa mère Native, il doit se plier aux mêmes règles que les nou-
veaux arrivants dans la République. Aussi, le 25 février 1791, le Conseil 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 189

statue-t-il qu’en raison du « rapport très avantageux qui a été fait sur le 
suppliant, [il a été] arrêté de l’admettre au nombre des Habitants avec 
ses deux fils mineurs, pour la somme de quatre cents florins qu’il payera 
à l’Hôpital65 ». Nouvelle preuve de son intégration dans le corps social 
genevois, Marc Duseigneur jouit d’une bonne réputation, condition 
sine qua non au succès de sa requête pour être reçu Habitant, le can-
didat devant exercer une profession utile et être recommandé par un 
Genevois au moins66. Le 25 février 1791, il prête serment et reçoit ses 
« lettres d’habitation67 ».

En décembre de la même année, Marc Duseigneur refait son appa-
rition à l’ordre du jour du Petit Conseil dans le cadre de la requête dans 
laquelle il « supplie […] de lui accorder des lettres de légitimation, avec 
tous les avantages que la loi confère aux légitimés qu’elle assimile avec 
les enfants légitimes68 ». Suite à la réception de la requête, le procureur 
Butini vérifie sa recevabilité et soumet ses « conclusions » (voir Annexes, 
infra). Le premier point consiste à déterminer si l’enfant a été conçu en 
paillardise simple ou en adultère. Comme Marc est né le 1er février 1757 
et que son père ne s’est marié que le 28 juin 1756, la conception remonte 
à deux mois avant le mariage : « son père et sa mère avaient la faculté 
morale de s’unir ensemble ». Il ne peut donc être considéré comme un 
enfant adultérin69.

Le premier obstacle écarté, reste ensuite à savoir si des voix pro-
venant des familles naturelles du requérant s’élèvent contre la légiti-
mation. Comme son père est décédé avant 1791 et que sa succession est 
déjà liquidée, le cas de Marc Duseigneur est relativement simple : « ses 
deux frères légitimes, seuls parents qui y aient quelque intérêt », n’y 
voient aucun inconvénient et recommandent même leur frère à la faveur 
du Conseil. La question de sa réputation ne pose à nouveau aucun pro-
blème particulier. Comme à l’occasion de sa requête pour lettres d’habi-
tation, sa bonne renommée est établie et le « caractère et les mœurs du 
suppliant donnent un nouveau poids à sa demande ». Malgré l’infamie 
de sa naissance, Marc Duseigneur symbolise donc la réussite sociale et 
économique de l’enfance assistée :

tributaire à sa naissance de l’hôpital, il a acquitté ses avances ; il peut, 
dit-il dans sa requête, affirmer sans jactance, qu’il est parvenu à acquérir 
quelques talents dans l’horlogerie. À  tous ces titres, Très Honorés 
Seigneurs, il paraît digne de la faveur qu’il sollicite70.



190	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

En effet, Marc Duseigneur devait environ 425 florins71 pour son compte 
d’assistance à l’Hôpital général, frais en grande partie occasionnés par 
son apprentissage. Quelques mois avant la soumission de sa requête, 
le 23  février 1791, il s’était cependant présenté à la direction afin de 
demander un rabais pour le paiement de ses dettes, ce qui lui est accordé 
« parce qu’on en rend un très bon témoignage, qu’il a famille, qu’il sou-
tient sa mère, et qu’il n’a pas profité, à ce qu’il aurait [pu ?] des assis-
tances72 ». Il paie finalement 250 des 423 florins qu’il devait et se voit 
libéré de sa dette envers l’Hôpital.

Un élément de sa requête semble toutefois sujet à caution. Son 
extrait baptistaire – celui dans lequel l’identité de son père avait été dissi-
mulée derrière « XXX » – est en effet problématique, puisqu’il ne permet 
pas de prouver la filiation entre Marc et Jacques François Duseigneur. 
Ce problème n’est cependant pas insurmontable, la preuve de la filiation 
pouvant être établie par des éléments indirects. Le fait que les tantes 
de Jacques François Duseigneur aient négocié l’accueil de l’enfant avec 
l’Hôpital est considéré par le procureur comme une preuve suffisante de 
la reconnaissance de la paternité de Jacques François. De plus, le nom 
de la mère, ainsi que la date de naissance de l’enfant dont il est question 
devant la direction de l’Hôpital le 2 février 1757 sont identiques, tant 
dans le registre de délibérations que dans celui des baptêmes. Le pro-
cureur général en conclut que, malgré la défectuosité de l’extrait baptis-
taire, l’on peut raisonnablement affirmer la filiation entre Marc et Jacques 
François Duseigneur. Le magistrat est donc d’avis que Marc « est digne 
de la générosité » du Conseil qui peut accepter « de faire disparaître cette 
tache de bâtardise73 ». Ayant dissipé tous ses doutes, le Conseil accède à 
la requête du bâtard le 3 février 1792, « par faveur spéciale ».

Seule la question fiscale demeure en suspens. La  Chambre des 
comptes doit vérifier l’état des finances de Marc « pour examiner au 
préalable s’il y a lieu d’exiger de lui en faveur de la Seigneurie une 
indemnité pour ce dont elle pourrait être frustrée par l’effet de cette 
légitimation ». Le lendemain, la Chambre des comptes rapporte au Petit 
Conseil que Marc Duseigneur « était sans fortune et avait des enfants » 
et que ses frères naturels n’étaient guère plus aisés. En raison des pertes 
négligeables pour la Seigneurie, elle recommande au Conseil de n’exiger 
aucune indemnité. Finalement, le samedi 17 mars 1792, le Conseil des 
Deux-Cents valide la décision en deux tours, et Marc est « reconnu fils 
légitime de feu Jacques François Duseigneur ». De son vivant, son père 



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 191

faisait partie du corps des Citoyens de la République. Reconnu comme 
étant son fils légitime, Marc Duseigneur gagne son statut politique 
et, à ce titre, doit prêter le serment de bourgeoisie, ce qu’il effectue le 
samedi 17 mars74.

En quelque treize mois, ce bâtard au statut civil incertain est 
d’abord reçu Habitant puis légitimé, gagnant ainsi le statut de Citoyen 
de son père. Certes, la révolution de décembre 1792 conférant à tous 
les Genevois la Citoyenneté est proche et la différence économique 
engendrée par la légitimation est moindre. Mais, le bond social et 
politique effectué par Marc Duseigneur est considérable et témoigne 
de l’importance symbolique de la légitimation. Un an plus tard, le 
15 janvier 1793, Marc contracte avec Jean Moré une société d’horlogerie. 
Celle-ci est inscrite dans le Livre des inscriptions des sociétés des négo-
ciants enregistrés en chancellerie, le 1er septembre 1796. Elle est dissoute, 
vraisemblablement en raison des difficultés économiques de la période 
française de Genève (1798-1813), deux ans et demi plus tard, le 17 ventôse 
an VII75. Après la dissolution de sa société, s’il est presque impossible 
de retracer son parcours professionnel, on sait néanmoins que Marc 
Duseigneur travaille comme ouvrier chez un nommé Romain pendant 
un certain temps. Grâce au testament de Jean Marc Gondet qui lui 
lègue 100 livres « en reconnaissance de ses attentions pour [lui76] » et, 
même si la relation entre les deux hommes n’est pas précisée dans le tes-
tament, comme Jean Marc Gondet est lui-même maître horloger, il est 
possible que Marc ait également travaillé chez lui.

Mentionnant différentes personnes de son entourage et un avoir 
réel de succession de 11 627,70 francs, ses propres testament et inven-
taire après décès, en 1841, renforcent encore cette image d’homme bien 
intégré aux réseaux de sociabilité et à l’abri d’une vie trop fragile77. De 
cette somme, il lègue en premier lieu 25 francs à l’Hôpital et 50 francs 
au pasteur de Chêne pour les pauvres de la paroisse ; il lègue ensuite 
2500 francs aux mariés Schwendel « en reconnaissance de l’amitié qu’ils 
lui ont témoignée » ; il gratifie Elie Gai, son logeur, de 300 francs « pour 
la reconnaissance des bontés, soins et égards » qu’il a eus pour lui. 
« Comme une faible marque du sincère attachement [qu’il lui] porte », 
il laisse 1500  francs au « Sieur Bousquet ». Le legs suivant, au nom 
du pasteur Basset, s’élève à 200 francs, dans le but énigmatique qu’il 
« [s’achète] un souvenir que [Marc] regrette de ne pouvoir lui donner 
en nature ». Il lègue enfin 300 francs à la « veuve d’Ami Duseigneur78 ». 



192	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

La somme de 6752,70 francs revient donc à son héritière universelle, 
sa fille Jeanne Antoinette, unique membre de sa famille nucléaire à lui 
avoir survécu. « Vu le malheureux état d’aliénation mentale dont elle 
est affligée et qui est cause de son interdiction », Marc Duseigneur ins-
titue dans son testament le pasteur Basset pour le remplacer comme 
tuteur de sa fille79.

Contribuant à dresser un tableau des relations de Marc Duseigneur 
à la fin de sa vie, ce testament témoigne surtout de son intégration 
familiale. Le « sieur Bousquet », à qui il lègue la généreuse somme de 
1500 francs, est son neveu. Ayant grandi dans la maison de sa mère et 
de son mari, Marc semble avoir tissé des liens affectifs avec leurs enfants 
légitimes, ses frères et sœurs naturels, manifestement reportés sur les 
enfants de ceux-ci, ses neveux et nièces. Le deuxième legs d’intérêt est 
celui de 300 francs à la « veuve d’Ami Duseigneur ». Si la somme est 
relativement modeste, l’identité du légataire évoque des relations fami-
liales inattendues. Il ressort des recherches menées par le procureur à 
l’occasion de la requête de légitimation que Marc Duseigneur n’a jamais 
entretenu de relations avec son père et la famille de celui-ci, bien que 
la filiation ait toujours été notoire80. Amenés à déposer, David et Ami 
Duseigneur, fils légitimes du père de Marc, laissent supposer que la pro-
cédure menée en 1791 est l’occasion de leur première rencontre avec 
leur frère naturel. La mention dans son testament de la belle-sœur de 
Marc, et veuve d’Ami Duseigneur, indique que la légitimation a pu agir 
comme un facteur d’intégration dans la famille paternelle. Après sa légi-
timation en 1792, Marc commence peut-être d’entretenir des rapports 
avec ses parents paternels dont il « a su concilier l’affection81 ». Plus sim-
plement, ce legs à sa belle-sœur peut également être une marque de sa 
gratitude envers la famille de son père pour les remercier de leur soutien 
lors de sa requête. Ne faisant entrer Marc dans aucune succession de 
taille, la légitimation ne présente que de maigres intérêts financiers. 
Elle souligne surtout l’importance symbolique que revêt cet acte juri-
dique. Le 31 octobre 1841, le « fils de Jacques François Duseigneur et 
de Marguerite Rojoux » s’éteint à Chêne-Bougeries à l’âge de 85 ans82. 
Né bâtard, il meurt lavé de la souillure de sa naissance par les faveurs 
du Conseil.



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 193

Trouvant ses racines dans le droit du Bas-Empire, la légitimation 
par lettres évoque la forte continuité de la législation sur les bâtards 
du droit romain à l’époque moderne. Procédant de la mutation du 
concept de paternité et de l’émergence de celui de filiation naturelle, 
ces principes juridiques résultent, au iie  siècle, d’un effort législatif 
visant à protéger la famille légitime ainsi qu’à assurer la vie du bâtard. 
Entre droit aux aliments et incapacités juridiques, cette législation 
évolue jusqu’au xviiie siècle, à mesure de la valorisation de la famille 
légitime, inscrite dans les liens du mariage. Avec la sacralisation du 
mariage, l’exclusion civile des bâtards, essentiellement familiale et 
politique, engendre rapidement la nécessité d’un moyen de sortir 
l’enfant naturel de cet état de défaveur et justifie la création des divers 
modes de légitimation.

Si les lettres de légitimation sont peu nombreuses et témoignent sans 
doute d’une réalité concernant une minorité de bâtards, elles montrent, 
avec d’autres sources, la possible intégration de l’enfant naturel dans 
sa famille ainsi que dans les structures sociales et politiques de la 
République de Genève. Contrats de mariage, requêtes relatives à des 
actes de baptême ou archives hospitalières contribuent en effet à dresser 
un parcours archétypal. Débutant fréquemment par un mouvement 
initial de rejet, cette trajectoire évolue parfois vers l’assimilation dans 
la famille et vers la création de liens affectifs. Cette tendance culmine à 
travers les lettres de légitimation, qui évoquent des images de la famille 
dont la structure ne correspond pas à l’idéal relayé par le pouvoir. Il 
s’agit en effet de pères ou de mères célibataires élevant auprès d’eux un 
enfant naturel, voire d’époux accueillant le bâtard de leur conjoint, ainsi 
assimilé au foyer conjugal. Si la légitimation prouve aussi l’intégration 
sociale des bâtards, elle participe d’un imaginaire de réussite socio-éco-
nomique ponctué d’obstacles communautaires importants. La famille 
constitue sans doute le rouage culturel qui assure le mieux cette réussite : 
au-delà de l’image collective de la bâtardise, il semble que la place sociale 
du bâtard dépende essentiellement de celle que lui font ses parents, qui 
permettent parfois l’obtention des lettres exprimant la socialisation 
d’individus dont on postule à l’origine la marginalisation. En rachetant 
la mésalliance par la création d’une « fiction de mariage », la grâce du 
Conseil consacre finalement le lien affectif né entre des parents et leur 
enfant naturel et souligne l’importance symbolique de la réparation de 
la mémoire sociale entourant la bâtardise.



194	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

 1  Cet article s’inscrit dans le cadre des recherches doctorales que j’ai menées sur la 
répression des relations charnelles hors mariage (« paillardise ») et sur la socialisa-
tion des enfants naturels à Genève de la fin du xviie à la fin du xviiie siècle, sous la 
direction de Michel Porret (Université de Genève) et de Sylvie Steinberg (EHESS). 
Tous mes remerciements vont à Julie Doyon pour sa relecture critique et ses précieux 
conseils dans la rédaction de cet article.

2  Sur la question de la condition sociale, familiale et juridique des bâtards, en 
France surtout, voir les récentes études de Matthew Gerber, Bastards : Politics, 
Family and Law in Early Modern France, Oxford, Oxford University Press, 2012 ; 
Carole Avignon (dir.), Bâtards et Bâtardises dans l’Europe médiévale et moderne, 
Rennes, PUR, 2016 ; Sylvie Steinberg, Une tache au front. La bâtardise aux xvie et 
xviie siècles, Paris, Albin Michel, 2017.

3  François Bourjon, Le Droit commun de la France et la coutume de Paris divisés en six 
livres, tirés des ordonnances, des arrêts, des lois civiles, et des auteurs ; et mis dans l’ordre 
d’un commentaire complet et méthodique sur cette coutume, Paris, chez Grangé, 1747, p. 5.

4  Saint-Simon, « Mémoire sur l’intérêt des princes du sang à empêcher tout agran-
dissement des enfants légitimés des rois. Et à les contenir du moins dans leurs seuls 
avantages et dans l’unique rang de leurs dignités et de leurs charges » [août 1720], in 
Traités politiques et autres écrits, Paris, Gallimard, 1996, p. 622.

5  Voir l’introduction du présent ouvrage.

6  C’est ce que fait Kristin Gager dans son ouvrage sur l’adoption à Paris au 
xviie siècle : Kristin E. Gager, Blood Ties, Fictive Ties : Adoption and Family Life in 
Early Modern France, Princeton, Princeton University Press, 1996.

7  De son indépendance en 1526 à la fin de l’Ancien Régime genevois en 1792, la cité-
État protestante est une république souveraine gouvernée par trois instances princi-
pales. La première est celle du Petit Conseil. Ayant à sa tête quatre syndics et composé 
de vingt-deux membres, le Petit Conseil est l’organe dirigeant de la ville. Le Conseil des 
Deux-Cents, censé contrôler le premier, détient aussi certaines compétences comme 
l’exercice du droit de grâce ou, depuis 1713, la souveraineté dans les causes matrimo-
niales. Enfin, le Conseil Général réunit tous les Citoyens et les Bourgeois, deux des 
cinq ordres juridiques divisant la population genevoise. Au sommet de la hiérarchie 
politique et sociale, se trouvent les Citoyens qui jouissent de la totalité de l’exercice 
des droits politiques et économiques. Viennent ensuite les Bourgeois. Étrangers ayant 
acquis à un prix considérable le droit de Bourgeoisie à Genève, ils partagent une partie 
des droits des Citoyens. Leurs enfants sont Citoyens. Les trois derniers ordres sont 
pour leur part privés de ces différents droits. Les premiers sont les Natifs. Viennent 
ensuite les Habitants qui sont des étrangers à la Cité ayant acquis le droit d’habitation. 
Leurs enfants ont le statut de Natifs. Enfin, le dernier ordre est constitué des Sujets 
des territoires ruraux attenants à la République. Malgré le républicanisme traditionnel 
dont témoigne l’existence du Conseil Général, dans les faits, le Petit Conseil détient la 
quasi-totalité des pouvoirs, ce qui donne à Genève des tendances oligarchiques.

8  Archives d’État de Genève : Registre du Conseil (désormais RC) 270, 1769, « Lettre 
du Procureur Général sur les lettres de légitimation […] », fo 505. Dans la mesure 
où la presque totalité des sources citées dans cette communication proviennent des 
Archives d’État de Genève, nous ne mentionnons le lieu de conservation des docu-
ments que lorsqu’ils proviennent d’un autre fonds d’archives.

9  Voir la note 7 supra.



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 195

10  Pierre Bourdieu, « L’illusion biographique », Raisons pratiques. Sur la théorie de 
l’action, Paris, Seuil, 1994, Annexe I, p. 85.

11  La date d’écriture de ce texte est inconnue et il semblerait que sa première édition 
soit posthume.

12  Henri François d’Aguesseau, Œuvres de Monsieur le Chancelier d’Aguesseau, 
Paris, chez les Libraires Associés, 1772, t. VII, « Dissertation sur les bâtards », p. 381.

13  Jacques Mulliez, « Désignation du père », in Daniel Roche et Jean Delumeau 
(dir.), Histoire des pères et de la paternité, Paris, Larousse, 2000, p. 28. L’auteur décrit 
très bien le passage de la filiation en droit romain à la sacralisation du mariage. Une 
grande partie des informations sur le sujet provient de cet article ; voir également Lise 
Arends Olsen, La Femme et l’Enfant dans les unions illégitimes à Rome, Berne, 
Peter Lang, 1999, passim.

14  Ibid., p. 139.

15  Mulliez, « Désignation du père », art. cit., p. 29.

16  Jean-Marie Carbasse, Manuel d’introduction historique au droit, Paris, PUF, 
2003, p. 49.

17  Jean Gaudemet, Le Mariage en Occident. Les mœurs et le droit, Paris, Éditions 
du Cerf, 1987.

18  Bibliothèque de Genève (désormais BGE) : Archives Tronchin 305, Plaidoirie de 
Jean-Robert Tronchin pour l’affaire Vidal-Valette. Je remercie Robin Majeur qui m’a 
a gentiment donné la référence de ce précieux document.

19  Diderot et d’Alembert, Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des 
arts et des métiers [1756], Stuttgart-Bad Cannstatt, Friedrich Frommann Verlag, 1966, 
t. II, p. 138, art. « Bâtard » ; voir notamment Renée Barbarin, La Condition juri-
dique des bâtards d’après la jurisprudence du Parlement de Paris, du Concile de Trente 
à la Révolution française, Paris, 1960 ; Ivan Jablonka, Les Enfants de la République. 
L’intégration des jeunes de 1789 à nos jours, Paris, Seuil, 2010 ; Steinberg, Une Tache 
au front, op. cit., p. 75-110.

20  D’Aguesseau, Œuvres, op. cit. ; Bourjon, Le Droit commun, op. cit. ; Jean 
Bacquet, Les Œuvres […] Traité de bâtardise [1577], Genève, 1625.

21  Bourjon, Le Droit commun, op. cit., p. 20.

22  Édits civils, titre 32, articles 4 à 6, p. 117-118.

23  Arlette Farge, La Vie fragile. Violence, pouvoirs et solidarités à Paris au xviiie siècle, 
Paris, Hachette, 1986.

24  Jean-François Fournel, Traité de la séduction, considérée dans l’ordre judiciaire, 
Paris, Demonville, 1781, p. 184.

25  Bourjon, Le Droit commun, op. cit., p. 18.

26  Loraine Chappuis, « Jamais bâtard ne fit bien » ? La socialisation des enfants 
naturels à Genève au xviiie siècle, mémoire de maîtrise, Université de Genève, Faculté 
des Lettres, 2012, p. 21-22.

27  Bacquet, Les Œuvres, op. cit., p. 208. Sylvie Steinberg présente une autre analogie 
dans le Royaume de France à l’époque moderne, celle entre les bâtards et les serfs. 
Celle-ci est précisément alimentée par la comparaison de Bacquet entre les bâtards et 
les étrangers qui procède en effet de la similitude des redevances leur incombant avec 
celles frappant les serfs : Steinberg, Une Tache au front, op. cit., p. 51-61.



196	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

28  Forme d’adoption dans des stratégies successorales.

29  Requêtes et rapports aux Conseils (désormais RR) État civil I, « Conclusions du 
sieur Procureur Général sur la requête du sieur Jean Lantelme », 1785, fo 2 ; ibid., 
« Conclusions du Procureur Général sur la requête du Sieur Patié dit Lorrain », 
1778, fo 4.

30  L’exclusion des bâtards adultérins et incestueux de toute forme de légitimation ne 
constitue par ailleurs pas la seule aggravation de leur situation par rapport à celle des 
bâtards simples. Ainsi, les parents des bâtards simples peuvent les inclure dans leur 
testament ou les gratifier d’une donation entre vifs, ce qui est interdit dans le cas des 
bâtards adultérins et incestueux. Ces derniers ne peuvent généralement prétendre 
qu’à des aliments, et cela « malgré l’horreur de leur naissance » : Bourjon, Le Droit 
commun, op. cit., p. 21.

31  Henri-Jean-Baptiste de Bousmard, Mémoire sur cette question : quels seraient les 
moyens compatibles avec les bonnes mœurs, d’assurer la conservation des bâtards et d’en 
tirer une plus grande utilité pour l’État ? [1787], Oxford, Maxwell, 1995, p. 3.

32  Chappuis, « Jamais bâtard ne fit bien » ?, op. cit., p. 30.

33  Alfred Perrenoud, La Population de Genève, xvie-xixe siècles, Genève, Société 
d’histoire et d’archéologie de Genève, 1979, p. 362.

34  RR État civil III, 1792, « Conclusions sur la requête du sieur Marc Duseigneur ».

35  Steinberg, « “Nés de la terre” ? Les bâtards dans leurs familles au xviie siècle », 
in Anne Defrance, Denis Lopez et François-Joseph Ruggiu (dir.), Regards 
sur l’enfance au xviie  siècle, Actes du colloque du Centre de recherches sur le 
xviie siècle européen (1600-1700), Université Michel de Montaigne-Bordeaux III, 
24-25 novembre 2005, Tübingen, GNV, 2005, p. 355.

36  RR État civil  III, 1791, « Conclusions sur la requête de Pierre Emmanuel 
Lechet », fo 2.

37  RR État civil  II, 1790, « Conclusion du Procureur Général sur la requête du 
Sieursieur Covelle », fo 3.

38  RR État civil III, 1791, « Conclusions sur la requête du Sieursieur Léchet », fo 2 ; 
RR état civil III, 1791, « Conclusions sur la requête de Marc Duseigneur », fo 2.

39  RR État civil II, 1785, « Conclusion sur la requête des enfants Vauché », fo 15.

40  RR État civil I, 1746, « Requête du Sieur Ducros ».

41  RR État civil II, 1790, « Conclusions du Procureur Général sur la requête du Sieur 
Covelle », fo 4.

42  RR État civil I, « Conclusions du sieur Procureur Général sur la requête du sieur 
Jean Lantelme », 1785, fo 6.

43  RC 288, 1785, fo 239.

44  Procédure criminelle (désormais PC) 11216, 1764, « Paillardise », « Réponses per-
sonnelles de Catherine Ferbos », fo 5 verso.

45  RC 288, 1785, fo 329.

46  RR État civil I, « Conclusions du sieur Procureur Général sur la requête du sieur 
Jean Lantelme », 1785, fo 2.

47  RR État civil  III, 1791, « Conclusions sur la requête de Pierre Emmanuel 
Lechet », fo 2.



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 197

48  État civil (désormais EC) Saint-Pierre B.M. 14.

49  PC 10399, 1757, « Paillardise ». Comme c’est le cas dans d’autres villes suisses 
telles que Bâle, Lausanne ou Neuchâtel, les relations sexuelles hors mariage qui ont 
pour conséquence une grossesse illégitime font l’objet d’une répression de la part des 
autorités civiles jusqu’à la fin de l’Ancien Régime. Son but vise avant tout à régler la 
question de l’entretien de l’enfant. À Genève, plus de 5400 couples sont ainsi pour-
suivis entre 1700 et 1792.

50  François Burgy, Procès en paillardise de  1790 à  1794, mémoire de licence, 
Université de Genève, 1980, p. 22.

51  Archives hospitalières (désormais Arch. hosp.) Aa 103, fo 13 ; PC 10399, 1757, 
« Paillardise », « Réponses personnelles de Marguerite Rojoux », fo 3. Les indiennes 
sont des toiles de coton peintes particulièrement à la mode au xviiie siècle.

52  RR État civil III, 1791, « Déclaration de Marguerite Rojoux », fo 3.

53  RC 257, 1757, fo 129.

54  Arch. hosp., Aa 103, fo 13. Le « don » d’enfant à l’Hôpital général est en effet 
un procédé courant à Genève durant l’Ancien Régime. Voie licite pour se décharger 
de son bâtard, cette pratique consiste à négocier avec l’instance de charité la prise en 
charge définitive d’un enfant naturel moyennant le versement d’une somme d’argent 
variable suivant les moyens financiers des parents. Cette pratique permet à l’Hô-
pital d’obtenir une partie de la somme nécessaire à l’éducation du bâtard et d’éviter 
que la totalité de la charge ne repose sur la communauté : voir Daniel Aquillon, 
« Hélène Chambras, Marie Passant, George Parvis, ou le don et l’abandon d’enfants 
à l’Hôpital au xviiie siècle », in Bernard Lescaze (dir.), Sauver l’âme, nourrir le 
corps ; de l’Hôpital Général à l’Hospice Général de Genève, Genève, Hospice général, 
1985, p. 203-229.

55  Arch. hosp., Hd 5, fo 51.

56  Le syndic de la ville, à la tête du Petit Conseil (voir note 5, supra), préside égale-
ment l’assemblée des directeurs de l’Hôpital général.

57  Arch. hosp., Hd 6, fo 436.

58  Soit un peu plus de la moitié de la somme versée pour l’entretien des pupilles de 
l’institution placés en pension dans la campagne genevoise. Cette somme s’élève à 
9 florins par mois, in Arch. hosp., Ag 3, fo 58.

59  Arch. hosp., Hd 6, fo 436. À  l’appui de cette hypothèse, l’inscription de son 
apprentissage dans le registre est en effet séparée du reste de son historique d’assis-
tance, alors qu’en général un système de renvoi de pages permet de suivre au fil des 
registres l’ensemble des parcours individuels au sein de l’institution.

60  Arch. hosp. Ic 2, fo 279.

61  RR État civil  III, « Conclusions sur la requête du sieur Marc Duseigneur », 
« Déposition de la femme Bonijol ».

62  Nous soulignons.

63  Arch. hosp., Aa 108, fo 246.

64  RR État civil III, « Conclusions sur la requête du sieur Marc Duseigneur ».

65  RC cop 297, 1791, fo 258.



198	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

66  Liliane Mottu-Weber, « Le statut des étrangers et de leurs descendants à 
Genève (xvie-xviiie  siècles) », in Denis Menjot et Jean-Luc Pinol (dir.), Les 
Immigrants et la ville. Insertion, intégration, discrimination (xiie-xxe siècles), Paris, 
L’Harmattan, 1996, p. 29.

67  RC cop 297, 1791, fo 261.

68  RR État civil III, 1791, « Conclusions sur la requête du Sieur Marc Duseigneur ».

69  Ibid.

70  Ibid.

71  Cela équivaut à plus de 45 écus, soit l’équivalent de sept mois de salaire journalier 
d’un manœuvre.

72  Arch. hosp., Aa 108, f°s 246-247.

73  RR État civil III, 1791, « Conclusions sur la requête du Sieur Marc Duseigneur ».

74  RC 299, 1792, f°s 136, 137, 142 et 305.

75  Commerce D2, fo 130.

76  Jur. Civ. AAq 1, p. 37.

77  Enregistrement et timbre Ba 6, Communes, octobre 1841, 463, Marc Duseigneur. 
À titre de comparaison, la mercuriale du marché du 25 septembre 1841 annonce la 
coupe de froment, soit environ 80 kilos de grains, à environ 16 francs, in FAO 1841, 
p. 2412. Dans un autre ordre de grandeur, une maison neuve à vendre rue Coutance 
dans les faubourgs de Genève vaut, le 18 septembre 1841, 28 000 francs, in FAO 
1841, p. 2295.

78  Nous soulignons.

79  Notaire Jean François Ami Piguet, codicile du 15 mars 1841, no 86, et codicile du 
8 mai 1841, no 141.

80  RR État civil III, 1792, « Déposition de David Duseigneur » et « Déposition 
d’Ami Duseigneur ».

81  Ibid., 1791, « Conclusions sur la requête du Sieur Marc Duseigneur ».

82  EC Chêne-Bougeries 22, 1841, fo 27. Notons l’absence de qualificatif.



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 199

Annexes
Conclusions du procureur  

sur la requête de Marc Duseigneur (1791)

Magnifiques et très honorés Seigneurs
Le sieur Marc Duseigneur, horloger, habitant, supplie Vos Seigneuries 

de lui accorder des lettres de légitimation, avec tous les avantages que la 
loi confère aux légitimés qu’elle assimile avec les enfants légitimes. Le père 
que réclame le requérant s’appela Jacques François Duseigneur, citoyen, 
sa mère se nomme Marguerite Rojoux, native de Cologny. Elle vit encore.

À l’époque de la conception du requérant, son père et sa mère 
avaient la faculté morale de s’unir ensemble. Mais son père était mineur 
alors, et il trouva au sein de sa famille, qui le destinait à un parti plus 
riche et ensuite chez son curateur, des obstacles dont il ne put triompher.

Le requérant est né le 1er février 1757, son père s’est marié le 28 juin 
1756, ainsi la conception a précédé de deux mois ce mariage. Les amours 
de Jacques Duseigneur avec Marguerite Rojoux n’ont point été souillées 
par un adultère ; on ne peut en aucun sens lui appliquer la loi qui exclut 
les enfants adultérins.

La demande du requérant ne trouve point d’opposition chez ses 
deux frères légitimes, seuls parents qui y aient quelque intérêt.

Non seulement nous y consentons, disent-ils, mais nous prenons la 
liberté de le recommander à la bienveillance des Magnifiques Petit et 
Grand Conseils. Majeurs l’un et l’autre, leur adhésion est fortifiée par 
leur signature.

Le caractère et les mœurs du suppliant donnent un nouveau poids 
à sa demande. Malgré la tache originelle de sa naissance, il a su concilier 
l’affection de ses parents paternels. Tributaire à sa naissance de l’hôpital, 
il a acquitté ses avances ; il peut, dit-il dans sa requête, affirmer sans jac-
tance qu’il est parvenu à acquérir quelques talents dans l’horlogerie. 
À tous ces titres, Très Honorés Seigneurs, il paraît digne de la faveur 
qu’il sollicite. Mais je ne dois pas taire une objection grave qui s’élève et 
qui peut-être rendra quelque temps Vos Seigneuries incertaines.

Dans l’extrait de registre de baptême du requérant, son père n’est 
point nommé. Voici en quels termes il est conçu :

Le trois février mille sept cent cinquante-sept, spectable Sacirère 
a baptisé Marc, fils de Marguerite Rojoux, de Cologny, qui l’a donné 
à XXX, né le premier susdit.



200	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs

Mais au défaut de cette preuve fondamentale, il en est d’autres sans 
doute qui peuvent le suppléer.
1.	 Le jour après la naissance du requérant, le 2 février 1757, les tantes 

de son père comparaissent à la direction[de l’Hôpital Général], 
exposent que Jacob Duseigneur, marchand épicier et bourgeois, a 
rendu enceinte une fille nommée Marguerite Rojoux qui accoucha 
hier et prient la noble direction de se charger de cet enfant bâtard, 
moyennant 50 écus que paiera ledit Duseigneur. Ici la date de l’ac-
couchement est identique, la mère est la même, et cette somme 
offerte et payée par Duseigneur pour cet enfant bâtard démontre 
qu’il le reconnaissait pour son fils.

2.	 Le requérant est dès sa naissance connu sous le nom de Duseigneur. 
Son mariage, les extraits de baptême de ses enfants, les lettres d’ha-
bitation qu’il a obtenues et la voix publique attestent qu’il a tou-
jours porté ce nom et qu’on ne le lui a jamais disputé.

3.	 Les fils légitimes de Jacques, les sieurs David et François Ami 
Duseigneur reconnaissent authentiquement le requérant pour 
leur frère.
On ne peut donc jeter sur sa naissance aucun doute qui ne me 

paraisse renversé par des preuves aussi fortes ; et puisque le requérant 
jouit d’une réputation irréprochable, il est digne de la générosité de Vos 
Seigneuries de faire disparaître cette tache de bâtardise qui, jusqu’ici, est 
demeurée indélébile malgré la voix des philosophes. Je conclus à ce qu’il 
obtienne entièrement les fins de sa requête.

14 décembre 1791, Butini Procureur Général

�Source : Conclusions sur la requête du sieur Marc Duseigneur, horloger, qui demande 
à être légitimé, 14 décembre 1791. RR État Civil III



	 « Donner une fa mille et une patr ie »� 201



202	 La fa mille, lieu et objet de pou voirs







Pouvoirs paternels et transmission





Mauvais fils, mauvais parent,  
mauvais empereur

Le paradigme de la parenté dans les portraits 
impériaux chez Suétone et Tacite

Sabine Armani, Nicolas Mathieu

L’objet de cette étude est une réf lexion sur la parenté impériale 
d’un petit groupe d’empereurs, ceux qui sont considérés comme 

de mauvais empereurs, et, avec les données fragmentaires des auteurs 
littéraires, Suétone et Tacite, qu’on peut éventuellement traduire en 
stemmata, une réflexion sur ce que la prosopographie peut nous dire, 
anthropologiquement et socialement, sur la parenté vécue. Pour com-
mencer, il est nécessaire de faire quelques rappels de méthode. En ce 
qui concerne le vocabulaire, Tacite et Suétone utilisent de nombreux 
termes de parenté : auia, auunculus, patruus, matertera, amita, conso-
brinus1, etc. Toutefois, ces sources littéraires ne sont ni aussi précises 
que des sources juridiques, ni aussi simples que des arbres généalogiques 
standards ou rigides, car certains termes de parenté sont utilisés dans 
un sens extensif, ou bien certaines situations généalogiques différentes 
sont présentées selon un unique schéma2. Ces deux sources littéraires 
sont distantes de la chose intimement vécue : ce n’est pas le point de vue 
d’Ego mais à chaque fois d’un auteur qui lui est étranger et qui change 
de point de vue. Ce que Suétone et Tacite évoquent est plus proche de 
la prosopographie, c’est-à-dire d’une histoire généalogique et familiale 
reconstruite, ordonnée, voire hiérarchisée, que de l’enquête anthropo-
logique ou ethnographique. Notre travail d’historien consiste à rap-
procher ces deux points de vue et aspects.

Ainsi, il faut rappeler une distinction entre la parenté par le sang 
(cognatio ; sanguis) et la parenté par l’alliance (adfinitas), donc d’un côté 
ceux que l’on appelle cognats, et d’un autre ceux que l’on appelle affins ; 



208	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

en matière de parenté, il faut aussi rappeler que la parenté adoptive 
entraîne, du point de vue généalogique, les mêmes effets que la parenté 
naturelle. Or la domus augusta est très largement une construction par 
la parenté adoptive ce qui pose d’emblée la question de la concordance 
ou de la discordance des termes utilisés pour situer les individus entre 
eux par rapport à la naissance et la question de la concordance ou de la 
discordance entre les types anthropologiques et les types sociaux. Pour 
donner deux exemples simples, qu’en est-il du modèle de la relation 
entre l’oncle paternel et son neveu quand le neveu est finalement le fils 
adoptif de son oncle3 ? Qu’en est-il du regard porté sur les femmes de 
la famille quand des filles ou des nièces sont adoptées ou deviennent 
les épouses de parents proches dont parfois la nature du lien de parenté 
a été modifiée à la suite de l’adoption : c’est par exemple le cas de la 
relation entre l’empereur Claude et Agrippine la Jeune, sa nièce, fille de 
son frère Germanicus, qu’il voulut épouser et qu’il considérait comme 
sa fille4 ?

Parmi les empereurs qui peuvent être l’objet d’analyses un peu 
approfondies, Tibère, Caligula et Néron sont les principaux parce que 
Suétone aussi bien que Tacite sont diserts sur leurs relations de parenté 
et, dans certains cas, ou se complètent ou peuvent être comparés. Claude, 
type du bon empereur5, ne doit pas être négligé parce que les outils de 
construction du portrait du mauvais empereur fonctionnent pour partie 
sur une dualité, une opposition entre un négatif et un positif. Pour des 
raisons de clarté, on utilise la notion d’Ego, sujet d’où part le point de 
vue généalogique (ill. 1 et 2).

Dans une première partie seront présentés les outils de la 
construction du paradigme du « mauvais empereur » à travers l’usage 
de la parenté comme l’expression de l’ascendance, la place de la femme, 
la construction de la parenté et de la paternité, et comme transition avec 
la seconde partie de l’étude, la relation réciproque de l’oncle au neveu, 
car elle est l’une des plus riches dans sa conception et dans ses usages et 
donc d’interprétation polysémique. Ensuite seront examinés les usages 
de la parenté chez les mauvais empereurs.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 209

Stemma 2 : la domus augusta d’après Tacite, Annales, II, 43 et XIII, 19

Scribonia      Octave (AUGUSTE)  Livie Ti. Claudius Nero

    2  3   1

  M. Vipsanius

Caecilia     Agrippa Julie (I)          = Vipsania       TIBÈRE (D. Claudius) Drusus (I) Nero Antonia Minor

    1   Ego 2        1   patruus

         pater

Vipsania =

C. Caesar   L. Caesar   Julie (II)    Agrippine l’Aînée    Agrippa  Drusus (II) Germanicus         Claudia Livilla        CLAUDE

     (Vipsania Agrippina)  Postumus (meurt en 23)        (adopté par Tibère)        patruus

(meurt en 19) pater

        Ego ; Ego adopté

C. Rubellius Blandus

C. Rubellius Plautus         Néron (l’Ancien)    Drusus (III)   C. CALIGULA   Agrippine (II)   Drusilla   Livilla

         Ego

       pronepos Cn. Domitius Ahenobarbus

            (Suétone, Calig., XXIII, 1)  NÉRON

(adopté par Claude) Ego adopté

Stemma 1 : la domus augusta d’après Tacite, Annales, II, 41 et 43 ; Suétone, Tibère, VII, 3

Pomponius Atticus (Tacite, Ann., II, 43) =

   Caecilius Atticus (Suétone, Tib., VII, 3)

     proauus, chevalier

      

M. Vipsanius Agrippa (Agrippa)        Caecilia Octave (Auguste)     Octavia M. Antonius (Marc Antoine)

auus           auia            auunculus (maior)   (Octavie) maternum genus

     

Vipsania Agrippina (Agrippine)         Tibère   Drusus (I)    Antonia Maior Antonia Minor

(Suétone, Tib., VII, 3) mater       pater / patruus     pater           mater

           



    Drusus   (II) Germanicus

       Ego      Ego

Ill. 1.  Stemma 1 : La domus augusta
Source : Tacite, Annales, II, 41, et Suétone, Tibère, VII, 3

ill. 2.  Stemma 2 : La domus augusta
Source : Tacite, Annales, II, 43 et XIII, 19



210	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Des outils de construction de la parenté

L’ascendance, dans la construction  
du portrait du mauvais empereur

En ce qui concerne Tibère, elle repose sur son ascendance paternelle, 
donc du côté des Claudii, mais aussi maternelle : il y a de bons et de 
mauvais ascendants : « On signale à propos de maints Claudii nombre 
de services éminents (merita) mais aussi de crimes contre l’État (admissa 
in rem publicam6). » Les bons Claudii cités par Suétone sont ceux qui 
ont honoré et grandi la res publica, Appius (Claudius) Caecus en décon-
seillant une alliance trop désavantageuse avec Pyrrhus, Claudius Caudex 
en chassant les Carthaginois de Sicile, C. Claudius Nero en chassant 
Hasdrubal d’Espagne alors qu’il tentait de faire la jonction avec son 
frère Hannibal. Mais il y en a aussi de mauvais et les trois exemples 
cités illustrent des comportements attentatoires à la religion ou au mos : 
Claudius Regillianus, par exemple, alors qu’il était un décemvir préposé 
à la rédaction des lois, essaya d’emmener de force et comme esclave, 
pour assouvir ses passions, une jeune femme de naissance libre (uirgo 
ingenua) ; Claudius Pulcher fit jeter à la mer des poulets sacrés et plus 
tard, vaincu dans un combat naval et alors que le Sénat lui demandait 
de nommer un dictateur, il choisit son huissier Glycas. Qui plus est, 
vient aggraver cet héritage le fait que les femmes aussi sont concernées. 
Suétone cite deux exemples de Claudiae qui ont contrevenu à la tradition 
et au respect des dieux et de ce fait menacé la survie de Rome : l’une 
fut traduite devant le peuple pour lèse-majesté, l’autre, une prêtresse de 
Vesta, « monta dans le char de son frère qui triomphait contre la volonté 
du peuple et l’accompagna jusqu’au Capitole, afin que nul tribun ne pût 
interposer son veto et l’en empêcher7 ». Par le jeu des alliances matri-
moniales, Tibère descendait en fait doublement des Claudii. Il en des-
cendait par son père, Tib. Claudius Nero, et par sa mère, Livia dont le 
propre père était un Claudius entré par adoption dans la gens Liuia : 
adopté par le tribun de la plèbe Livius Drusus, il était devenu M. Livius 
Drusus Claudianus. Livia Drusilla, sa fille, fut mariée, probablement 
en 43 av.  J.‑C., au neveu de son père Tib. Claudius Nero, et de cette 
union naquirent deux garçons : le futur empereur Tibère et Drusus (voir 
fig. 1 et 2). Déjà mère et enceinte du second, le père de Tibère céda sa 
femme à Octavien qui la lui demandait8.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 211

Pour Caligula, cette construction du portrait du mauvais empereur 
repose sur ses origines familiales, sa parenté ascendante, leur prétendue 
bassesse et la construction de sa parenté. Il hérite naturellement de la 
même histoire que celle de son grand-oncle paternel et prédécesseur 
Tibère (fig. 2), auquel il ressemblait du point de vue du caractère 
selon Tacite qui le décrit ainsi : « bien que d’un caractère emporté, il 
avait appris, dans le sein de son aïeul (auus), l’art de faire semblant9 ». 
S’ajoutent à cet héritage consanguin les affins, à commencer par ceux 
de sa première femme, Iunia Claudilla (ou Iunia Claudia pour Tacite), 
fille de M. Iunius Silanus, « personnage des plus nobles », dit Suétone10, 
épousée en 3311. Ce Iunius Silanus était un ami de Tibère. Iunia mourut 
à la suite de couches, en 3612. D’où une nouvelle femme : « quand il eut 
perdu Iunia à la suite des couches, [Caligula] séduisit Ennia Naevia, la 
femme de Macron, alors préfet des cohortes prétoriennes, en lui pro-
mettant même de l’épouser13 ». Mais aux dires de Tacite14, c’est Macron 
qui, avide de pouvoir, aurait poussé sa propre femme Ennia « à faire 
semblant d’être amoureuse de Caligula [après la mort de Claudia] afin 
de le séduire et de le lier à elle en se faisant promettre le mariage ».

Pour Néron, même construction que pour Tibère. Les ascendants 
de Néron sont les Domitii Ahenobarbi, l’une des plus anciennes familles 
républicaines15 qui produisit de grands hommes mais aussi « le père de 
Néron dont la conduite fut en tout point détestable16 » : ex Antonia 
Maiore patrem Neronis procreauit omni parte uitae detestabilem (« de 
son mariage avec Antonia l’Aînée naquit le père de Néron dont la 
conduite fut en tout point détestable »). Suétone indique qu’entre autres, 
« il fut […] peu de temps avant la mort de Tibère, accusé de lèse-majesté, 
d’adultères et de relations incestueuses avec sa sœur Lepida mais sauvé 
par le changement d’empereur17 ».

Ces passages montrent à quel point l’ascendance joue un rôle 
important et ils illustrent la place de la femme, des femmes dans la 
construction du portrait familial car elles enrichissent la parenté. Avec 
elles peuvent être introduites les alliances matrimoniales et les relations 
avec les affins. De ce point de vue, les trois exemples fonctionnent de la 
même façon.



212	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

La place ambivalente de la femme : la femme double

Matrona ou meretrix : Julie l’Aînée (ou I)  
et Julie la Jeune (ou II) pour Tibère

Julie, fille d’Octave (le futur Auguste) et de Scribonia, est la seconde 
femme de Tibère. Elle-même était veuve de M. Vipsanius Agrippa dont 
elle avait déjà quatre enfants – C. et L. Caesar, Julie la Jeune et Agrippine 
– et était enceinte d’un troisième garçon, Agrippa, surnommé Postumus 
car né après le décès de son père. Elle est donc une matrona. La pre-
mière femme de Tibère était Vipsania, fille d’Agrippa et de Caecilia, 
la fille du chevalier romain Caecilius Atticus18 nommé Pomponius 
Atticus, simple chevalier romain, chez Tacite19 (ill. 1), le célèbre cor-
respondant de Cicéron. De cette première union de Tibère était né un 
fils, Drusus le Jeune (ou II), et sa femme était enceinte d’un second fils 
quand Auguste lui imposa un mariage avec sa fille Julie. Suétone note 
que son divorce lui fut pénible – « il souffrit d’en être séparé », écrit-
il20 – mais aussi qu’il « vécut d’abord en bonne intelligence (concor-
diter) avec Julie et répondit à son amour21 ». Au début règne donc la 
concordia, notion essentielle dans la famille et dans la cité22. Assez vite 
les relations se détériorèrent. Il apprit, nous dit Suétone, que « sa femme 
Julie avait été condamnée pour ses débauches et ses adultères (libidines 
atque adulteria23) ». La conséquence en est, d’abord, le divorce qui lui 
fut signifié en son nom sur ordre d’Auguste24, mais aussi la relégation 
imposée à sa femme par son père et contre laquelle il ne fit rien mais 
qu’il aggrava : « Bien loin d’adoucir l’exil de sa femme Julie par quelque 
égard ou quelque bonté, ce qui est la moindre des choses, aggravant les 
ordres de son père, qui la tenait enfermée (relegata), il lui interdit en 
outre de quitter sa maison et de jouir du commerce des hommes25. » De 
la part d’une matrona, débauche et adultère situent Julie dans la caté-
gorie de la meretrix26, de la prostituée, thème que l’on retrouve aussi 
bien chez Suétone et Tacite que chez Juvénal (et Martial) et vice qui 
a qualifié déjà Livie, troisième épouse d’Octave-Auguste que celui-ci 
ravit à son époux Claudius alors qu’elle avait déjà eu Tibère et qu’elle 
était enceinte d’un second fils, le futur Drusus l’Aîné27, et qui qualifie 
aussi Messaline, la femme de Claude, de « pute impériale » (meretrix 
Augusta) chez Juvénal28. Il est à noter que le comportement de Julie, fille 
d’Octave-Auguste, a déteint sur Julie la Jeune, sa petite-fille, comme le 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 213

mentionne Tacite29 : « […] dans le même temps succomba Julie, petite-
fille d’Auguste, qui, convaincue d’adultère, avait été condamnée et jetée 
par ce prince dans l’île de Trimère, non loin des côtes d’Apulie. »

Le discours de Tacite balance aussi entre les qualités de la matrone 
et les méfaits de la meretrix car ils rejaillissent sur les empereurs ou sur 
les membres de la domus augusta qui participent à la construction des 
portraits. Ainsi « la femme de Germanicus, Agrippine, l’emportait en 
fécondité et en réputation sur Livie, épouse de Drusus30 » (ill. 2). Ce 
passage est l’exact pendant des notations précédentes sur les comporte-
ments débauchés. S’opposent ici à nouveau matrone et meretrix.

Les deux qualités de fécondité et de comportement s’allient positi-
vement pour rehausser le portrait flatteur de Germanicus, fils de Drusus, 
frère de Tibère et donc son neveu du côté paternel. Or, la relation entre 
le patruus, Tibère, et son neveu ( filius fratris) Germanicus est un type 
de relation capital dans la construction de la parenté à Rome. Pour dire 
les choses simplement, rappelons seulement qu’il y avait une tendance à 
considérer que les relations en public entre l’oncle et le neveu n’étaient 
pas les mêmes selon qu’il s’agissait d’une relation de parenté croisée 
(avec l’oncle maternel) ou d’une relation parallèle (avec l’oncle paternel ; 
ill. 1 et 2). Dans la tradition républicaine, il semble que se soit constituée 
l’idée que l’oncle paternel était un oncle sévère cependant que l’oncle 
maternel était plus accommodant.

Sur la débauche de Caligula31 et ses relations incestueuses avec 
ses sœurs32, ses mariages et ses relations avec ses proches et ses amis33 
ou avec les femmes des autres34, Suétone parle de la nature vicieuse de 
Caligula, de ses comportements débauchés et adultères35, et les met en 
relation avec le rôle de Tibère, donc de son grand-oncle (paternel, donc 
patruus maior) par la naissance : « Tibère tolérait bien facilement cette 
conduite. » Mais cette mansuétude (Suétone utilise le verbe mansuefacere 
qui signifie humaniser) s’explique parce que la relation avec Tibère n’est 
plus celle d’un grand-oncle paternel. Car Caligula, fils de Germanicus 
qui a été adopté par Tibère, est de fait devenu un petit-fils36 et c’est 
implicitement cette position généalogique qui est décrite par Suétone 
qui indique : « Tibère tolérait bien facilement cette conduite – car le 
perspicace vieillard (sagassimus senex) l’avait pénétré à fond. »

La parenté est présente dans cette construction des vices puisque 
Caligula « entretint des relations incestueuses (stuprum) avec toutes 
ses sœurs et devant tout le monde37 » en ayant eu une préférence pour 



214	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Drusilla, la deuxième et avant-dernière de ses sœurs entre Agrippine la 
Jeune et Livilla : « En ce qui concerne Drusilla (Drusilla uirgo), on croit 
qu’il la déflora quand il portait encore la toge prétexte (jusqu’à 17 ans) 
et qu’il fut même surpris un jour entre ses bras par leur aïeule Antonia 
(auia). » Mais il ne se contenta pas de ces relations incestueuses avec 
ses sœurs38 (sororum incesta) : « Parmi les femmes de condition illustre 
(illustrioris femina), il n’y en eut guère qu’il respecta. » Son compor-
tement est une atteinte à la pudeur (pudicitia et pudor sont les deux 
termes utilisés en Caligula, XXXVI). Il eut également pour femmes : 
Iunia Claudilla ou Claudia, Ennia Naevia, mariée à Macron (Naevius 
Sertorius Macro), préfet du prétoire de Tibère puis de Caligula, Livia 
Orestilla ou Orestina, mariée à C. Pison39, Lollia Paulina, mariée à un 
consulaire40, Milonia Caesonia, sa cinquième épouse, issue d’une famille 
sénatoriale, mariée et mère de trois enfants41, qui périt avec lui, trans-
percée de son glaive par un centurion en même temps que sa fille, qu’on 
écrasa contre un mur42. Et aussi une courtisane (prostituta) : Pyrallis43.

Chez Néron, les vices sont les suivants : petulantia, luxuria, aua-
ritia. Suétone nous dit qu’ils se manifestèrent progressivement, d’abord 
dans la clandestinité44 et qu’au fur et à mesure qu’ils grandissaient, il ne 
les dissimulait plus45. Il y eut des débauches avec les jeunes gens et avec 
les femmes mariées, autrement dit il entre dans des relations adultères, 
et même avec une vestale, Rubria, qu’il viola (Vestali uirgini Rubriae 
uim intullit46). Peu s’en fallut même « qu’il ne prît pour épouse légitime 
(iusto matrimonio coniungere) son affranchie, Acté47 ».

Parmi ces vices, des relations incestueuses avec sa mère Agrippine 
(matris concubitum48), Suétone dit : « il n’est absolument aucune caté-
gorie de parents (genus) que ses crimes aient épargnée49 ». Il fut par-
ricide50, à commencer par l’assassinat de Claude : « s’il ne fut pas 
l’auteur de ce crime, il en fut du moins le complice et, loin de s’en 
cacher, à partir de ce moment, il prit l’habitude de citer un proverbe 
grec célébrant comme un mets divin les cèpes dont on s’était servi pour 
empoisonner cet empereur ». Il fit empoisonner Britannicus51. Il tenta 
d’éliminer sa mère Agrippine, « excédé de (la) voir exercer rigoureu-
sement son contrôle et sa critique sur ses paroles et sur ses actes52 ». Il 
hâta la fin de sa tante (amita53) Domitia Lepida54.

Pour pouvoir épouser, en 66 apr. J.‑C., Statilia Messalina, mariée au 
consul Atticus Vestinus, il le fit tuer dans l’exercice de son consulat55. 
Ensuite, après avoir vainement essayé de la faire étrangler, il la répudia et 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 215

la fit mettre à mort sous l’imputation d’adultère. Sur le comportement 
dévoyé de Néron, tout le paragraphe XXXV de sa vie selon Suétone 
serait à citer. Et les deux paragraphes suivants détaillent les mêmes crimes 
en élargissant le cercle aux étrangers et à n’importe quelle personne.

En miroir et contrepoint, le portrait des femmes que Claude épousa56 
permet de définir le bon empereur. Il répudia par exemple la première 
de ses fiancées, Aemilia Lepida, arrière-petite-fille d’Auguste, parce 
que ses parents avaient offensé Auguste. La deuxième de ses fiancées, 
Livia Medullina (surnommée aussi Camilla) était une descendante de 
la lignée du dictateur Camille mais mourut de maladie le jour fixé pour 
le mariage. Des deux premières femmes qu’il épousa, il se sépara : de la 
première, Plautia Urgulanilla, parce qu’elle s’était déshonorée par des 
débauches et qu’on la soupçonna d’homicide (libido ; homicidii suspicio) ; 
de la seconde, Aelia Paetina, « pour de menus griefs », écrit Suétone sans 
préciser lesquels. Il épousa ensuite Valeria Messalina (Messaline), fille de 
Barbatus Messala, son cousin, en 39 ou 40 apr. J.‑C. En naquirent deux 
enfants, Octavie et Britannicus. Il la fit mettre à mort en raison de ses 
débordements scandaleux (cetera flagitia atque dedecora).

Il eut des enfants de ses trois premières femmes : d’Urgulanilla, 
Drusus et Claudia ; de Paetina, Antonia ; de Valeria Messalina, Octavie 
et Britannicus (d’abord surnommé Germanicus).

Le portrait n’est pas monocolore cependant car il demeure une 
ambiguïté avec la relation entretenue par Claude avec Agrippine la Jeune 
qu’il s’apprête à épouser57, coupable d’inceste : « alors qu’il se préparait 
à épouser Agrippine, en passant outre aux interdits, il ne cessa dans tous 
ses discours, de la proclamer “sa fille et sa pupille, née et élevée sur ses 
genoux” ( filiam et alumnam in gremio suo natam et educatam) ».

Construction de la parenté  
et construction de la paternité

Il y a une construction complexe de la parenté dans la domus augusta 
qui est à la fois biologique et adoptive. Il en résulte une construction, 
aussi complexe, de la paternité puisque Auguste n’est pas le père (biolo-
gique) de Tibère, pas plus que celui-ci n’est le père de Germanicus. Chez 
Suétone comme chez Tacite, les indications sont dispersées et appa-
raissent sous l’angle de la pietas.



216	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Tibère, chez Suétone

C’est surtout dans l’attitude à l’égard de sa mère que se révèle cette 
impiété. « Las de sa mère Livie, qu’il accusait de vouloir partager 
l’empire avec lui, il évita de la rencontrer sans cesse et d’avoir avec elle 
des conversations trop longues ou trop intimes, pour ne point paraître se 
régler sur ses conseils, auxquels, cependant, il avait recours et se prêtait 
quelquefois. Il fut indigné qu’il eût été question, au Sénat, d’ajouter à 
ses titres, celui de “fils de Livie” (Liuiae filius), par analogie avec celui 
de “fils d’Auguste” (Augusti filius58). » Éléments de la titulature offi-
cielle du prince, ces titres eussent complété son nom officiel d’Imperator 
Tiberius Caesar Augustus, où l’on reconnaissait une nomenclature trino-
minale, et enraciné généalogiquement le prince de la même façon qu’Au-
guste était dit dans certaines inscriptions Imperator Caesar diui filius 
Augustus. Entre 27 apr. J.‑C., année où il se retira à Capri, et 29 apr. J.‑C., 
année où Livie mourut, Tibère ne « vit sa mère qu’une fois, un jour seu-
lement, et pendant quelques heures à peine ; ensuite il ne se dérangea pas 
pour aller la voir durant sa maladie ; lorsqu’elle fut morte, il laissa plu-
sieurs jours en faisant espérer qu’il viendrait, de sorte que les funérailles 
eurent lieu quand le corps était déjà complètement décomposé59… ».

De tels comportements montrent un irrespect du premier devoir 
des enfants à l’égard de leurs parents, la pietas. Cette impiété caractérise 
le mauvais fils. La pietas est une obligation morale de soutien et d’en-
traide. Le sentiment d’affection s’applique donc aussi dans le sens des-
cendant, des parents aux enfants60. Or ici encore, le portrait est négatif. 
Mauvais fils, il est aussi mauvais père : « Il n’eut de tendresse paternelle 
ni pour son vrai fils, Drusus (Drusus le Jeune : filius naturalis), ni pour 
son fils adoptif, Germanicus (son neveu, le fils de son frère, filius adop-
tiuus) ; le premier, il le haïssait pour ses vices, car il avait une conduite 
trop molle et trop relâchée. À l’égard de Germanicus, il poussa le déni-
grement si loin, qu’il traita d’inutiles ses brillants exploits, afin de les 
déprécier, et condamna, comme funestes à l’empire, ses plus glorieuses 
victoires61. » Cette position contraste avec celle de Germanicus : « Je 
[Germanicus] n’ai ni pour ma femme ni pour mon fils une tendresse 
plus vive que pour mon père (pater ici Tibère, non Drusus l’Ancien62). »

La haine de Tibère s’étend à la famille de Germanicus. Il s’acharna 
« avec cruauté contre la femme et les enfants de Germanicus63 ». La pre-
mière (Agrippine l’Aînée), il refusa bientôt de la rencontrer, de lui parler, 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 217

finit par la reléguer dans l’île de Pandatarie après qu’elle eut voulu se 
réfugier auprès de la statue d’Auguste, la fit battre et laisser mourir 
de faim64. Il fit déclarer ennemis publics deux des trois premiers fils 
d’Agrippine, Néron l’Ancien et Drusus (III) qu’il laissa mourir de faim, 
le premier dans l’île de Pontia, près de l’île de Pandatarie, le second dans 
les caves du Palatin65. Seul est épargné Caius, le futur Caligula, mais de 
peu66. Tibère, indique Suétone67, condamna « sa bru et ses petits-fils » : 
nurum ac nepotes. En fait il ne s’agit, naturellement, que de sa belle-
fille par alliance, la femme de son neveu mais elle l’est en même temps 
par le résultat et des adoptions qui ont eu lieu dans la domus et des 
remariages. En effet, Tibère a été adopté par Auguste dont Agrippine 
est une petite-fille. Quant à la relation qu’entretient Tibère avec son 
neveu, elle doit aussi être analysée comme un exemple de relation de 
parenté parallèle : Tibère est le patruus de Germanicus, le frère de son 
père, et cette relation est, comme on l’a écrit plus haut, parfois consi-
dérée comme moins indulgente en public que celle qui existe entre un 
auunculus et son neveu, c’est-à-dire dans une parenté croisée où l’oncle 
est le frère de la mère de son neveu. Mais ce principe anthropologique 
doit être utilisé avec beaucoup de précaution car chez Suétone comme 
chez Tacite, on observe que cet archétype n’est pas constant ou que ce 
qui, selon un modèle immuable, se traduirait par une attitude invariable 
fluctue en réalité selon les moments de l’histoire familiale (l’adoption 
vient bouleverser le modèle) ou selon les objectifs du portrait à charge 
(par exemple dans la comparaison entre Drusus, père de Germanicus et 
frère de Tibère, et Germanicus, ou entre Germanicus, neveu de Tibère, 
et Drusus, fils de Tibère donc cousin germain de Germanicus68).

Chez Tacite, le portrait conjoint de Germanicus et de Tibère met 
en valeur les défauts de celui-ci :

Il [Germanicus] avait épousé sa (d’Auguste) petite-fille Agrippine 
(=  l’Aînée) et il en avait plusieurs enfants. Lui-même était fils de 
Drusus, frère de Tibère, et petit-fils d’Auguste, mais nullement rassuré 
contre les haines secrètes de son oncle (Tibère) et de son aïeule (Livie) 
(anxius occultis in se patrui auiaeque), dont les causes étaient d’autant 
plus actives qu’elles étaient injustes. En effet, le souvenir de Drusus était 
vivant dans l’esprit des Romains et l’on croyait que, s’il était devenu 
maître du monde, il lui aurait rendu la liberté ; de là leur sympathie pour 
Germanicus, en qui ils mettaient le même espoir (que dans son père 



218	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Drusus). En effet, ce jeune homme avait le caractère d’un citoyen, des 
manières extraordinairement affables qui contrastaient avec le langage et 
l’air de Tibère, si arrogant et si mystérieux. À cela, s’ajoutaient des ran-
cunes de femmes ; Livie était excitée contre Agrippine (l’Aînée) par ses 
sentiments de marâtre [une belle-mère par rapport à des filles ou fils nés 
d’un second lit, ce qui est ici le cas puisque Agrippine est petite-fille de 
Scribonia, l’épouse précédente d’Octave-Auguste69] (nouercalibus Liuiae 
in Agrippam stimulis) et Agrippine aussi montrait trop de passion70… 
Je [Germanicus] n’ai ni pour ma femme ni pour mon fils une tendresse 
plus vive que pour mon père (pater) ou pour l’État, mais mon père 
aura sa majesté pour le défendre, et l’empire romain les autres légions. 
Ma femme et mes enfants, que j’offrirais volontiers au trépas pour votre 
gloire, je les soustrais à votre frénésie, afin que les crimes, quels qu’ils 
soient, dont vous me menacez, ne soient expiés que par mon sang, et que 
le meurtre de l’arrière-petit-fils (pronepos) d’Auguste [C. Caligula], l’as-
sassinat de la bru de Tibère (Tiberii nurus) [nurus, c’est-à-dire la belle-
fille, la bru du fait de l’adoption de Germanicus par Tibère. C’est donc 
Agrippine l’Aînée. Chez Suétone71, il est question de nurus Agrippina, sa 
belle-fille Agrippine] ne vous rendent pas plus coupables encore… Quel 
nom donnerai-je à ce rassemblement ? Vous appellerai-je soldats, vous 
qui vous êtes armés et retranchés pour assiéger le fils de votre empereur 
( filius imperatoris72) ?

Caligula respecte la piété filiale au début puis la détourne et en use à 
mauvais escient.

Au début, en effet, Caligula montre beaucoup de respect à l’égard 
de ses parents73 : « En mémoire de son père (in memoriam patris), 
il donna au mois de septembre le nom de Germanicus. Il fit ensuite 
décerner à la fois à son aïeule Antonia (Antonia auia), par un seul 
sénatus-consulte, tous les honneurs que Livia Augusta avait successi-
vement reçus ; quant à son oncle paternel Claude (patruus Claudius), 
resté jusqu’alors chevalier romain, il se l’adjoignit comme collègue au 
consulat… » Cette sollicitude s’étend à Britannicus, son cousin germain 
(appelé frère, frater, chez Suétone) et à ses sœurs pour lesquelles « il 
prescrivit d’ajouter à tous ses serments “je ne serai pas plus attaché à 
moi-même ni à mes enfants que je ne le suis à Gaius et, immédiatement 
après lui, à ses sœurs” ». Cette piété concerne donc d’abord le cercle 
étroit, nucléaire, puis celui de la parenté cognatique.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 219

Ainsi, il se venge par piété filiale74 : « il se serait en effet continuel-
lement glorifié, en célébrant sa piété filiale (sua pietas), d’avoir pénétré, 
un poignard à la main, dans la chambre où dormait l’empereur [Tibère], 
pour venger l’assassinat de sa mère et de ses frères, et de s’être retiré, 
en jetant son arme, dans un mouvement de pitié (misericordia) ». Cet 
épisode avait été auparavant relaté dans la Vie de Tibère, LII, 7. Tibère 
fit montre de cruauté (crudelitas) en faisant battre et mourir de faim 
Agrippine et en emprisonnant et laissant mourir de faim les deux 
premiers garçons qui étaient donc ses petits-neveux, Néron l’Ancien 
et Drusus (III). Immédiatement après la mort de Tibère, Caligula, 
après avoir prononcé l’éloge funèbre de Tibère, « s’empressa d’aller à 
Pandataria et à Ponties chercher les cendres de sa mère et de son frère, 
cela par un temps affreux, pour mieux faire ressortir sa piété filiale 
(magis pietas), puis s’en étant approché avec respect (uenerabundus), il 
les enferma lui-même dans les urnes75 ». Dans les Annales, VI, 20, Tacite 
suggère que Caligula ruminait sa vengeance : « Il dissimulait une âme 
monstrueuse sous une modestie hypocrite ; ni la condamnation de sa 
mère ni l’exil de ses frères ne lui arrachèrent un mot. »

À l’égard de Claude, son oncle paternel (patruus), son attitude est 
ambiguë en ce sens qu’il « ne l’épargna que pour s’en moquer76 ». Cette 
ambiguïté doit probablement être mise en parallèle avec la description 
faite de Claude par Suétone du point de vue de sa propre mère, Antonia 
Minor, qui l’appelait un avorton et le considérait comme bête ; et du point 
de vue de sa propre grand-mère, Livie, qui le considérait comme le plus 
méprisable être (despectissimus77). Envers ses sœurs il pratiqua aussi l’exil78. 
Après sa mort à lui, ses sœurs, revenues d’exil, firent preuve de la même 
piété, elles, en le brûlant et en l’ensevelissant79 alors qu’il n’avait été brûlé 
qu’à demi « sur un bûcher de fortune et recouvert d’une légère couche de 
gazon ». Suétone fait presque exactement la même description que pour 
l’action de Caligula à l’égard de sa mère et de ses frères. En filigrane, pour 
Caligula, combinée à la question des origines et de la piété filiale, c’est 
la question de la mémoire généalogique qui est évoquée et construite :

–	 en XV, 3 : la mémoire de son père ;

–	 en XV, 4 : son aïeule (auia), Antonia Minor ; son oncle paternel 
(patruus), l’empereur Claude ; son cousin ( frater dans le texte 
latin80), du point de vue de la parenté adoptive, « Tibère », com-
prendre Tiberius Gemellus, le fils de Drusus et Livilla, de son vrai 



220	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

nom Ti(berius) Iulius Caesar Nero Gemellus81 qui « fut tué à l’impro-
viste par un tribun militaire qu’il (Caligula) lui envoya tout à coup » ;

–	 en XXIII, 1 : le refus de descendre de son grand-père Agrippa : « Il 
ne permettait ni de croire ni de dire qu’il était le petit-fils d’Agrippa 
(Agrippae se nepotem neque credi neque dici), à cause de la bassesse 
de ses origines, et se mettait en fureur lorsque dans quelque ouvrage 
en prose ou en vers on le mentionnait parmi les ancêtres (imagines) 
des Césars » ;

–	 en XXIII, 3, c’est l’ascendance du côté des femmes qui est contestée : 
« Quant à Livia Augusta, son arrière-grand-mère (proauia), il l’ap-
pelait fréquemment “un Ulysse en jupon” et il osa même, dans une 
lettre au Sénat, lui reprocher la bassesse de ses origines en prétendant 
qu’elle avait eu pour aïeul maternel un décurion de Fondi. »

À certains égards, on peut considérer qu’il se construit en miroir de son 
grand-oncle paternel Tibère. La difficile construction de la paternité 
chez Tibère résultait de la double parenté naturelle par sa mère et 
adoptive par Auguste. Ici, « [Caligula] proclamait que sa mère était le 
fruit d’un inceste commis par Auguste avec sa fille Julie ». Par contraste 
avec les portraits de ses deux prédécesseurs, celui de Claude ne contient 
presque aucun élément défavorable. Il est un bon empereur.

Sa piété filiale82 est dans la tradition républicaine et correspond à ce 
qui est attendu d’un bon fils qui respecte ses ancêtres :

[…] témoignages de piété filiale, il décida que le serment le plus sacré et le 
plus fréquent serait juré sur le nom d’Auguste. Il fit décerner à sa grand-
mère Livie les honneurs divins, et, dans la procession du cirque, un char 
traîné par des éléphants, semblable à celui d’Auguste ; à ses parents, des 
cérémonies funèbres publiques ; en outre, à son père, des jeux annuels 
célébrés le jour anniversaire de sa naissance ; à sa mère, une voiture pour 
promener son image dans le cirque, et le surnom d’Augusta qu’elle avait 
refusé de son vivant. Quant à la mémoire de son frère Germanicus, 
ayant saisi toutes les occasions de l’honorer, il fit même jouer à Naples, 
dans un concours, une comédie grecque (composée par lui) et, suivant la 
décision des juges, lui attribua la couronne. Il n’oublia même point d’ho-
norer Marc Antoine et de le mentionner pieusement […]. En l’honneur 
de Tibère, il fit dresser près du théâtre de Pompée l’arc de marbre que 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 221

lui avait autrefois voté le Sénat mais que l’on avait négligé de construire. 
Et même, bien qu’il eût annulé tous les actes de Gaius, il interdit de 
ranger parmi les jours de fête celui de sa mort quoique ce fût le premier 
de son principat.

Toutefois, ce portrait mérite d’être réexaminé car si on y trouve les 
mêmes ressorts explicatifs que chez les autres empereurs, on peut aussi 
observer que les éléments défavorables sont portés par sa parentèle83 qui 
dans l’ensemble le considère comme peu intelligent, stupide. C’est le cas 
de sa mère, Antonia Minor, de sa grand-mère, Livie, de son grand-oncle, 
Auguste (par sa sœur Octavie qui avait eu deux filles : Antonia Maior 
et Antonia Minor), de son oncle paternel, Tibère84. En revanche, son 
neveu ( fratris filius), Caligula, lui permit d’être collègue au consulat 
pendant deux mois85.

La domus augusta se révèle, par maints aspects, le résultat d’une 
construction humaine et politique qui s’est mise en place progressi-
vement au gré des besoins et des accidents dynastiques86. Le caractère des 
« mauvais » empereurs fait également l’objet de reconstructions a poste-
riori de la part des auteurs anciens hostiles aux Julio-Claudiens87. Une 
question se pose alors : l’usage des mécanismes de la parenté au sein de 
la famille impériale participe-t-il de cette « entreprise de démolition » ?

De l’usage de la parenté  
chez les mauvais empereurs

La première partie de cette étude a insisté sur l’existence d’un certain 
nombre d’attitudes normatives en matière de parenté. L’exemple arché-
typal entre tous est celui du code de conduite censé régir les relations 
entre les neveux et leurs oncles, code qui diffère en théorie selon que le 
collatéral est le frère de la mère ou le frère du père. Il sera étudié dans 
les lignes qui suivent à travers la relation entre Tibère et Germanicus 
qui occupe une bonne partie des trois premiers livres des Annales de 
Tacite88. Dans ces conditions, la question qui se pose ici est de savoir 
si la relation entre Tibère et son neveu, décrite comme tendue par les 
historiens de l’Antiquité, ne trouverait pas un fondement anthropo-
logique dans la « théorie des attitudes89 ». Assurons-nous d’abord que 



222	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Tacite connaissait bien la mécanique de cette relation. Un détour par la 
Germanie dont l’auteur était familier pour lui avoir consacré un essai 
fournit la réponse à notre question. Évoquant l’expédition confiée à 
Germanicus pour se venger d’Arminius, Tacite rappelle l’inimitié qui 
l’opposait à son oncle paternel qui finit par faire défection :

Arminius souleva par ces paroles non seulement les Chérusques, mais 
aussi les nations limitrophes et il entraîna dans son parti Inguiomer, 
son oncle (Arminii patruus), dont depuis longtemps l’autorité était 
grande aux yeux des Romains90… Aussi ce ne furent pas seulement les 
Chérusques et leurs alliés, vieux soldats d’Arminius, qui prirent les 
armes, mais du royaume même de Maroboduus, des nations suèves, les 
Semnons et les Langobards, passèrent de son côté. Ce surcroît de forces 
lui donnait l’avantage, si Inguiomer, avec une troupe de clients, ne l’avait 
abandonné pour Maroboduus, sans autre raison que la honte d’obéir au 
fils de son frère ( fratris filio), d’être subordonné, lui, oncle et vieillard, à 
son neveu, un jeune homme (iuueni patruus senex parere dedignabatur91).

Les sources anciennes qui lisent souvent les sociétés « barbares » à l’aune 
des coutumes romaines se font l’écho de ces comportements socialement 
attendus sans que l’on sache s’il s’agit d’une projection ou d’un caractère 
commun. Le parallèle germain chez Tacite92 illustre cet archétype d’une 
façon d’autant plus intéressante pour notre réflexion qu’elle prend place 
dans une comparaison avec la famille impériale et que le personnage 
central des deux passages qui nous intéressent, tout Germain qu’il est, 
fut aussi romanisé et obtint la citoyenneté romaine puisqu’il s’agit de 
Iulius Arminius. On ne sait donc si Tacite projette, selon un procédé 
rhétorique habituel, des mœurs romaines sur un peuple dont on ignore 
s’il les partageait ou si Arminius, citoyen romain possiblement de rang 
équestre93, et sa famille les avaient finalement adoptées. Toujours est-il 
que Tacite insiste sur le fait que la position d’Inguiomer a été dictée par 
un refus de se laisser assujettir à son neveu. Tacite avait donc connais-
sance de ces réflexes qu’on affichait peut-être seulement en public, mais 
qui pouvaient avoir des conséquences politiques comme le montre l’état 
des relations entre Arminius et son oncle paternel. Ce sont ces usages 
qui vont maintenant être analysés à travers un exemple archétypal, peu 
souvent commenté du point de vue de la parenté collatérale, la relation 
familiale entre Tibère et Germanicus.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 223

L’importance de la relation du patruus  
et de son neveu

Comme on le voit avec Claude, la relation d’oncle ou grand-oncle au neveu 
ou petit-neveu revêt une importance particulière. Elle présentait à Rome 
un certain intérêt, notamment dans les familles aristocratiques, pour des 
raisons de transmission du patrimoine entre agnats. Elle jouait aussi un 
rôle non négligeable au regard et de l’éducation et de l’image familiale.

Un exemple de manipulation de la parenté : 
Tibère mauvais père ou stéréotype de l’oncle paternel ?

Dans l’album de famille des Julio-Claudiens, quelques liens de parenté 
plus remarquables se détachent. Parmi ceux-ci, la double relation qui 
unissait Germanicus et Tibère, à la fois fils et père adoptif, neveu et 
oncle paternel. Tibère, resté dans l’entourage proche d’Auguste seul can-
didat possible à sa succession après la disparition en série des héritiers 
désignés, avait finalement été adopté par le Princeps en 4 apr. J.‑C. qui 
l’avait néanmoins contraint, bien qu’il fût déjà nanti d’un fils, Drusus 
le Jeune, à adopter Germanicus. L’imbroglio familial n’était donc pas 
a priori favorable à des démonstrations d’affection de la part de Tibère 
envers son neveu94. Diverses lectures de cette animosité, le plus souvent 
métaphoriques, ont été avancées. À des degrés divers, il s’agirait pour 
Tacite d’évoquer, à travers ces deux figures, l’opposition entre un passé 
républicain qu’aurait incarné Germanicus, héritier de son père Drusus, 
et le présent monarchique dont Tibère aurait personnifié les pires excès95. 
T. Späth voit dans le traitement du personnage de Tibère dans les deux 
premiers livres des Annales l’image d’un « super pater » que lui confère 
son statut particulier de Princeps96 dont la conduite envers son fils adoptif 
s’inscrirait dans un contexte anthropologique plus large marqué par la 
crainte des pères de famille depuis la fin de la République d’être assas-
sinés par leurs fils désireux de se libérer de la tutelle de la patria potestas, 
devenue insupportable97. En l’occurrence, Tibère redoutait que la popu-
larité de Germanicus ne le pousse à s’emparer du pouvoir. Pour sédui-
santes qu’elles soient, ces interprétations se heurtent cependant à un pro-
blème majeur. À la lecture de Tacite, l’attention est retenue par un constat. 
Lorsque Tacite se fait commentateur et non plus seulement rapporteur 



224	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

d’événements dont il a connaissance par les archives, il a tendance à pri-
vilégier la parenté par le sang à la parenté adoptive qui lie pourtant les 
deux hommes de plus près98. Ce n’est donc pas sous l’angle privilégié 
de la patria potestas que l’historien aborde les rapports entre les deux 
hommes. Le déséquilibre entre la relation filiale et collatérale est même 
flagrant dans son récit. Du vivant de Germanicus, c’est dans la bouche 
de ce dernier seulement que Tacite place, peut-être pour faire contraste 
avec le comportement de Tibère, des paroles qui rappellent la proximité 
de leurs liens. Germanicus tient ce discours lors de la révolte des légions 
en Germanie : « Je n’ai ni pour ma femme ni pour mon fils une tendresse 
plus vive que pour mon père (pater) ou pour l’État. » Il ajoute : « Vous 
appellerai-je soldats, vous qui vous êtes retranchés et armés pour assiéger 
le fils de votre empereur99 ? » Au contraire, toujours avant la mort de 
Germanicus, il ne fait endosser à Tibère qu’une seule fois le rôle de père 
adoptif de Germanicus et encore de manière indirecte en soulignant que 
son fils naturel et Germanicus sont frères100 : « Tibère se fit plus pressant 
et tenta sa modestie en lui offrant un deuxième consulat dont il exer-
cerait les fonctions à Rome. Il ajoutait que, s’il fallait encore combattre, il 
devait laisser cette matière à la gloire de son frère Drusus, qui, faute d’un 
autre ennemi, ne pouvait qu’en Germanie conquérir le titre d’Imperator 
et obtenir le laurier101. » Le reste du temps, c’est au prisme de la parenté 
par le sang qui ravale pourtant les deux hommes au rang de collatéraux 
que les relations entre Tibère et Germanicus sont envisagées102 :

Lui-même (Germanicus) était fils de Drusus, frère de Tibère, et petit-fils 
d’Auguste, mais nullement rassuré contre les haines103 secrètes de son 
oncle et de son aïeule (anxius occultis in se patrui auiaeque odiis), dont les 
causes étaient d’autant plus actives qu’elles étaient injustes104 […] Mais lui 
(Germanicus), plus il voyait s’aviver l’affection de ses soldats et la dispo-
sition contraire [l’animosité] de son oncle (auersa patrui uoluntas), plus 
il s’appliquait à hâter sa victoire105 […] Tibère choyait Drusus, le fils né 
de son sang (proprium et sui sanguinis Drusum) ; quant à Germanicus, 
la distance [l’aversion] de son oncle (alienatio patrui) l’avait rendu plus 
cher à tous les autres106.

Chez Tacite, ce choix ne paraît pas fortuit, mais semble relever 
davantage d’un parti pris d’autant plus que chez Suétone où la mention 
de la parenté entre Tibère et Germanicus se limite à deux occurrences, 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 225

c’est celle de la filiation (adoptive) par symétrie avec la parenté biolo-
gique de Drusus107 qui est retenue. Cela relève donc bien d’une logique 
interne au texte. Le rapport de parenté – oncle paternel/neveu – est en 
effet paradigmatique. Une fois débarrassée de ses excès (indiqués dans 
les citations entre crochets), la traduction française, vraisemblablement 
influencée par la légende noire de Tibère108, lève en fait le voile sur une 
relation bien connue des anthropologues, marquée au coin de la réserve, 
qui unit l’oncle paternel et le fils de son frère : c’est précisément à la dis-
tance (alienatio, auersa uoluntas109) de son oncle que Germanicus dut 
faire face. Il n’est pas impossible que cette distance ait été teintée d’une 
réelle désapprobation si l’on veut bien se souvenir que toutes les actions 
entreprises par Germanicus ne furent pas couronnées d’un égal succès et 
la sévérité affichée en public par l’oncle pouvait s’en trouver confortée. 
Ainsi, l’auersa uoluntas de Tibère pouvait trouver son origine dans une 
nouvelle maladresse du jeune général110. Après la mort de Germanicus, 
Tibère et sa mère firent également le choix d’un deuil discret mal inter-
prété, à bon ou mauvais escient111, par Tacite : « Je croirais plus faci-
lement que Tibère et Augusta, qui ne quittaient pas leur demeure, la 
tinrent enfermée (Antonia, mère de Germanicus) pour faire croire que 
leur chagrin était le même et qu’à l’exemple de la mère, l’aïeule et l’oncle 
(patruus) étaient empêchés et retenus112 », et encore : « Son frère n’avait 
été au-devant de lui [Germanicus] qu’à une seule journée de Rome ; son 
oncle (patruus) ne s’était même pas avancé jusqu’aux portes113. » Notons 
d’abord le grand écart généalogique auquel l’historien romain contraint 
ses lecteurs qui doivent toujours mentalement naviguer entre la parenté 
biologique et la parenté adoptive. Dans la première citation, on peut 
supposer que le choix est dicté par la cohérence familiale : chacun savait 
qu’Antonia était la veuve de Drusus l’Aîné, frère de Tibère, et à ce titre, 
le télescopage qui aurait constitué, dans la même phrase, à présenter 
Tibère comme le père de Germanicus était difficilement tenable. Cela 
dit, la paternité adoptive de Tibère était connue du lectorat cultivé de 
Tacite qui n’avait qu’un léger effort de remise en ordre généalogique 
à produire. En revanche, si dans le second extrait Drusus le Jeune est 
considéré comme le frère de Germanicus par extension des effets de 
l’adoption de son cousin germain, Tacite choisit ensuite, au mépris de 
toute cohérence avec ce qui précède, de revenir à la parenté par le sang 
pour critiquer l’attitude de Tibère. La charge peut même paraître contre-
productive : on attend en effet d’un frère un investissement affectif 



226	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

plus grand que de la part d’un oncle et il n’y a alors rien d’anormal à 
voir un frère marquer davantage le deuil qu’un oncle, fût-il empereur. 
Alors pourquoi ce hiatus dans la description généalogique ? Si on part 
du principe, difficilement vérifiable, qu’à l’époque de la rédaction des 
Annales, la relation oncle paternel-neveu était encore caractérisée par 
la sévérité, on peut de nouveau avancer l’hypothèse selon laquelle le 
rapport oncle paternel/neveu, davantage encore que le rapport père/
fils moins connoté, fournissait à l’auteur le cadre idéal au récit d’une 
relation difficile. Dans l’imaginaire romain, M. Bettini a été le premier 
à identifier ce modèle anthropologique dont il a relevé différentes attes-
tations114. Celle concernant Tibère et Germanicus n’est toutefois pas 
intégrée à son corpus. Cette relation a peut-être été jugée exceptionnelle 
en raison de l’animosité supposée réelle du patruus Tibère115, puis à 
cause de sa transformation en un lien de père et fils116.

Ailleurs, le récit tacitéen se fait aussi l’écho de cette attitude codifiée. 
Après la mort de Germanicus, ce fut Drusus le Jeune qui reprit le rôle de 
chef de famille en tant que patruus des enfants du défunt, charge dont il 
s’acquitta selon les règles, c’est-à-dire avec la rigueur d’un père soucieux 
des intérêts et de la respectabilité de sa gens117 : « Pères conscrits, dit-il, 
ces enfants qui n’ont plus de père, je les ai confiés à leur oncle (patruus) 
en le priant, quoi qu’il eût aussi des rejetons (suboles) à lui, de les favo-
riser à l’égal de son sang, d’avoir soin de leur élévation et de les former 
sur son modèle comme pour le bien de sa postérité (posteri118). »

Il ressort de ces observations que Tacite privilégie les liens d’oncle 
à neveu pour évoquer la relation avec Germanicus du point de vue de 
Tibère. La relation paternelle engendrée par l’adoption n’est que sug-
gérée à l’occasion des rapports entre Drusus le Jeune et Germanicus, 
dans un contexte périphérique à la relation qui nous intéresse. Il est 
tentant d’envisager que Tacite réserve prioritairement la relation anthro-
pologiquement marquée par la froideur à la description du compor-
tement de Tibère envers Germanicus afin de donner plus de crédit à la 
rumeur selon laquelle le fils aîné de Livie n’était pas étranger à la dispa-
rition prématurée d’un parent gênant.

Une fois cela posé, on ne peut cependant totalement écarter que la 
conduite socialement attendue entre l’oncle paternel et son neveu soit 
tombée en désuétude au iie siècle119. En effet, il semble important d’in-
diquer qu’un contemporain de Tacite, Plutarque, hellénophone certes, 
mais bien au fait des pratiques romaines – il est citoyen romain et leur 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 227

a consacré un ouvrage120 – écrit, dans ses Œuvres morales, un traité sur 
l’amour fraternel. La tonalité anthropologique est différente puisqu’il 
exhorte les frères à chérir leurs enfants respectifs121. M. Bettini y a vu 
une influence grecque, mais on ne peut exclure le ref let d’une évo-
lution des mœurs de la société romaine au iie siècle apr. J.‑C., dont on 
sait qu’elle eut des effets en matière d’exercice de la patria potestas122. 
La relation tendue entre un oncle paternel et son neveu, en l’occurrence 
Tibère et Germanicus, n’aurait donc plus rien dit à la plupart des lec-
teurs des Annales qui attendaient désormais qu’un oncle montrât de 
l’affection envers son neveu, quelle que soit la branche concernée. Le 
fait de privilégier dans le récit la relation biologique pourrait indiquer 
que l’historien jouait sur deux tableaux : en tant qu’antiquaire amateur 
d’archaïsmes, il privilégiait une relation dont il connaissait les anciens 
usages sociaux, ce qui lui permettait, à peu de frais, de critiquer Tibère 
sans encourir le reproche de travestir la réalité historique. Ceux qui se 
souvenaient de l’ancien code de conduite n’y voyaient sans doute que 
le reflet véridique de la relation compliquée qui unissaient les deux 
hommes, les autres qui attendaient un lien d’affection, la preuve supplé-
mentaire de la détestation du neveu par l’oncle. Dans un récent article 
publié dans un dossier consacré à Germanicus, I. Cogitore emboîtait le 
pas à une historiographie qui a remis en cause la présentation tradition-
nelle des deux parents pour adopter une position plus nuancée à l’égard 
de Germanicus123. Elle relève comment Tacite opère pour valoriser 
Germanicus en cachant ses faiblesses et ses zones d’ombre en particulier 
lors de la mutinerie des soldats sur le Rhin ou ses erreurs tactiques en 
Germanie qui dessinent la figure d’un piètre général124. Dans ces condi-
tions, le passage des Annales, II, 5, prend une autre tonalité et il n’est 
pas impossible de considérer que l’auersa uoluntas de Tibère s’exerce par 
crainte d’une nouvelle décision hasardeuse de Germanicus.

Dans la galerie de portraits stéréotypés, la branche maternelle n’est 
pas en reste et la relation avunculaire fournit la contre-épreuve néces-
saire. Comme l’a également montré M. Bettini, pour la société romaine, 
l’oncle maternel (auunculus) fait traditionnellement figure de parent bien-
veillant et débonnaire125, au contraire de son symétrique côté paternel. 
Dans les Annales, on retiendra l’exemple de Iunius Blaesus, favorisé par 
Tibère car il était l’oncle maternel de son préfet du prétoire, Séjan126.

À côté de ces comportements anthropologiques canoniques, les 
œuvres de Suétone et de Tacite nous présentent également des attitudes 



228	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

en apparence décalées, susceptibles de refléter des cas d’inversion de 
valeurs qui sont la marque des mauvais empereurs. Les lignes qui suivent 
vont toutefois essayer de montrer que la description des relations de 
parenté, chez des empereurs mal-aimés des auteurs, a pu être détournée 
afin de ternir, également sous cet angle, leur image.

La parenté des « mauvais » empereurs :  
une inversion des valeurs ?

Le mauvais usage de la patria potestas, symbole s’il en est de la puis-
sance exorbitante du pater familias sur le groupe domestique, est un bon 
exemple, pour les contemporains, de ces renversements, d’autant plus 
que son exercice normal chez l’empereur trouve un écho dans sa capacité 
à être un père de la patrie apprécié ou non de son peuple. Appliqués à 
leur paroxysme, ces droits paternels peuvent conduire à la mise à mort 
du fils par le père127. Cette extrémité peut s’exercer très tôt puisque le 
père de famille a le pouvoir, pour toutes sortes de raisons (infirmité, 
comportement malthusien ou soupçon d’« illégitimité »), d’interdire 
qu’on élève son enfant et peut donner l’ordre de l’exposer, sans que la 
patria potestas du reste ne s’éteigne128. Claude disposa de cette faculté 
avant son avènement, mais d’une façon tellement décalée qu’elle permet 
d’annoncer certaines extravagances futures de son règne129 : au lieu de se 
décider sans attendre à exposer la fille, nouvellement née, de sa femme 
Plautia Urgulanilla soupçonnée d’adultère et dont Claude allait bientôt 
divorcer, Claude se distingue en temporisant trois mois130. Il s’agit bien 
sûr ici de tourner en ridicule les actions du futur empereur en insistant 
sur son indécision qui serait l’une des marques de son règne et la raison 
de sa subordination à ses affranchis131. Pour autant, rien n’interdisait 
vraisemblablement au père de famille de prendre le temps de la réflexion 
dans la mesure où ce que l’on appelle le « ius exponendi132 » semble avoir 
été soumis à un délai de réflexion de trois ans dans une loi romuléenne133.

Un autre droit exercé par les hommes sur les femmes de leur famille 
sert chez les deux auteurs, Tacite et Suétone, à discréditer Claude : le « ius 
osculi134 ». Traditionnellement traduit par le « droit du baiser de salu-
tation », cette coutume est une manifestation du contrôle de la parenté 
masculine sur la parentèle féminine et, comme son nom l’indique, 
elle relève de la législation coutumière sur la famille. Elle permet aussi 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 229

d’identifier le groupe de parenté d’Ego. Cette pratique consiste en effet 
en l’obligation faite aux femmes d’embrasser sur la bouche leurs parents 
mâles à l’intérieur d’un cercle allant jusqu’au sixième degré de parenté. 
Par ricochet, on a pensé que d’une manière ou d’une autre cet usage était 
lié à des interdits matrimoniaux même si depuis la fin de la République 
la parentèle concernée par le ius osculi et celle frappée par des prohibi-
tions matrimoniales progressivement levées jusqu’aux cousins germains 
(le quatrième degré de la parenté) ne correspondaient plus. Suétone fait 
explicitement référence à cette pratique là où Tacite se contente d’une 
mention indirecte qui recourt cependant à un registre lexical similaire 
fondé sur la parenté (necessitudo) qui légitime l’attitude d’Agrippine135 :

Mais les caresses d’Agrippine (inlecebris Agrippinae), la fille de son frère 
( fratris sui filia) Germanicus, qui avait le droit de l’embrasser (ius osculi) 
et mille occasions de le séduire (blanditiarum occasiones), lui ayant inspiré 
de l’amour (pellectus in amorem), il soudoya des sénateurs qui, à la pre-
mière séance du sénat, proposèrent qu’on le contraignît à l’épouser136 […] 
Ces arguments l’emportèrent, appuyés des séductions d’Agrippine : pro-
fitant de sa parenté (necessitudo) pour rendre à son oncle (patruus) de fré-
quentes visites, elle l’enjôla (pellicit) si bien, que, préférée à ses rivales et 
n’étant pas encore son épouse, elle en avait déjà le pouvoir137.

La référence à une même gestuelle dans les deux récits n’est pas 
anodine et a dû frapper les contemporains. Quelle est sa signification ? 
Après l’exécution de Messaline, Claude souffrait de la solitude que lui 
imposait le régime du célibat. Ses affranchis se mirent alors en quête 
d’une épouse qui leur permettrait, si leur championne était l’élue, de 
régner plus encore sur Claude, présenté comme le jouet de ses femmes et 
de son entourage. L’affranchi Pallas proposa de le marier avec Agrippine 
la Jeune, veuve et déjà nantie d’un fils, le futur Néron. Cette alliance est 
a priori la plus improbable car elle se heurte à un obstacle de taille, la 
parenté des deux futurs époux, Claude étant l’oncle paternel (patruus) 
d’Agrippine, cette dernière la fille de son frère Germanicus ( fratris 
filia). C’est pourtant elle qui réussit à évincer ses rivales. Comment y 
parvint-elle ? Sur ce point, Suétone et Tacite sont très clairs, même si 
Suétone met davantage les points sur les i que son contemporain en 
parlant de « caresses » : c’est en adoptant un comportement supposé 
licencieux qu’Agrippine finit par convaincre l’empereur en usant de sa 



230	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

prérogative familiale d’embrasser alors même qu’elle était veuve et que 
rien ne prouve qu’elle y était encore soumise138. Ici donc point de réserve 
entre les deux parents, mais l’application d’un droit familial. L’inversion 
se produit parce que le rituel du « ius osculi » est décrit comme cadre à 
ce qui est comparé à un libertinage entre deux parents, attitude licen-
cieuse qui annonce un mariage incestueux, prélude à l’empoisonnement 
de Claude, de son fils Britannicus par Agrippine, plus tard accusée de 
visées incestueuses par Néron lui-même. Le « ius osculi » chez Suétone, 
les caresses chez Tacite ont pour but d’attirer l’attention du lecteur sur 
l’échec à venir d’une union conclue sous d’odieux auspices.

Si le champ de l’affectivité était plutôt le domaine de la famille 
maternelle, celui de la socialisation des enfants –  théoriquement du 
ressort du père – était, en cas de défaillance du géniteur, confié à l’un 
ou l’autre côté selon les cas et les arrangements privés139. Cependant 
dans la maison impériale, la branche paternelle était plus souvent solli-
citée conformément au mos maiorum qui impliquait que lorsqu’un père 
décédait avant la naissance de son enfant, c’était aux parents paternels 
qu’il revenait de contrôler que les droits du père défunt étaient bien res-
pectés140. Le cas de Néron est très intéressant puisque Suétone et Tacite 
jouent avec subtilité sur les inversions de valeurs qui seront plus tard la 
marque de l’empereur Néron.

Dès sa naissance, Caligula, son oncle maternel (auunculus) propose 
de lui donner le nom de Claude. Suétone saisit vraisemblablement le 
potentiel comique de la scène qu’il exploite : ce serait par dérision envers 
Claude, qui souffrait d’un handicap physique et de bégaiement, et de 
sa qualité d’agnat le plus proche de l’empereur (depuis la mort de son 
père Germanicus et de ses frères) que Caligula, sollicité par sa sœur 
Agrippine (la Jeune) qui venait de mettre Néron au monde, se serait 
soudain amusé à mettre son oncle paternel en avant : « Son destin 
néfaste fut encore annoncé de façon très claire, le jour de la purification ; 
en effet, C. César, prié par sa sœur de donner à l’enfant le nom qu’il vou-
drait, regarda Claude, son oncle (patruus suus), qui plus tard, une fois 
empereur, adopta Néron, et déclara : “Je lui donne le sien”, mais il n’in-
diquait lui-même ce nom que pour plaisanter, et, de son côté, Agrippine 
le dédaigna, parce que Claude était alors un des jouets de la cour141. » 
L’incise sarcastique de Suétone permet d’avoir une autre lecture des 
événements, plus attentive aux codes comportementaux évoqués plus 
haut. La séquence peut également se lire comme une réaction en chaîne 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 231

d’attitudes normées : la jeune accouchée se tourne naturellement vers 
son frère, qui plus est, Princeps depuis peu142, dont l’intérêt pour son 
neveu est rendu manifeste par sa participation à la cérémonie du dies 
lustricus143. Ce dernier fait honneur à son oncle paternel également 
présent. La formule « intuens Claudium patruum suum » choisie par 
Suétone pour expliquer le choix de Caligula n’a rien d’irrévérencieux 
pour Claude dont il a bien été montré qu’il a toujours été considéré 
comme un membre à part entière de la domus augusta144. Le rappel du 
lien de parenté étroit qui unit les deux hommes peut au contraire sug-
gérer que Caligula obéissait en quelque sorte à un rituel familial145.

Enfin, Suétone rappelle aussi que l’entretien du jeune Néron fut 
confié, avant le remariage de sa mère, Agrippine la Jeune, avec l’em-
pereur Claude, ce qui le faisait entrer dans la maison impériale, à l’une 
de ses tantes paternelles (amita), Domitia Lepida, alors que Néron 
n’était pas dépourvu de parents maternels, l’empereur Caligula –  le 
frère de sa mère – y compris. Suétone profite des accusations de mœurs 
légères qui pèsent sur Lepida pour tourner une fois de plus ce choix en 
dérision. Il nous dit que Néron aurait très tôt appris à suivre l’exemple 
du père « accusé de lèse-majesté, d’adultères et de relations incestueuses 
avec sa sœur Lepida146 » grâce aux soins de pédagogues pour le moins 
discutables. Or, dans l’imaginaire romain, la tante paternelle fait figure 
de garante des vertus147 familiales en veillant à la perpétuation du sou-
venir de la gens paternelle. Domitia Lepida ne fit pas exception. Celle-ci 
éleva en effet Néron dans la plus pure tradition de l’imitatio patris148, 
pratique au cœur de l’éducation nobiliaire romaine : « À trois ans, il 
(Néron) perdit son père… Et même, comme bientôt après sa mère avait 
été reléguée, restant presque sans ressources, il fut élevé chez sa tante 
(amita), sous la direction de deux maîtres, un danseur et un barbier149. » 
La débauche bien connue de la tante est à l’origine du comportement de 
Néron et de son inconséquence future.

On croyait que tout ou presque avait été dit sur la domus augusta. 
La compréhension de ses faits et gestes est pourtant loin d’avoir livré 
tous ses secrets, ou plutôt l’interprétation et les représentations qu’en 
donnent ses deux observateurs les plus célèbres, Suétone et Tacite. 
La mémoire familiale des différents membres de la dynastie, le point de 
vue généalogique adopté par les auteurs, participent de la reconstruction, 
de la recomposition d’une histoire médiatisée par les partis pris des écri-
vains attachés à la tradition sénatoriale et au mos maiorum. Pour tous 



232	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

ces empereurs, la parenté, à côté d’autres critères150, fonctionne comme 
une jauge de la déviance. Chez certains, comme Caligula, l’usage sans 
détour qui en est fait, comme l’inceste, se passe de commentaire ; chez 
d’autres, les pratiques de la parenté, exacerbées ou détournées, contri-
buent aussi à annoncer ou à révéler la nature corrompue de tel ou telle. 
Un point reste encore à éclaircir qui présenterait l’avantage d’ancrer les 
comportements de type anthropologique dans une temporalité. Peut-on 
aussi avancer l’hypothèse que certaines pratiques coutumières, comme le 
ius osculi, seraient progressivement tombées en désuétude, ce qui expli-
querait que Tacite et Suétone les utilisent à des fins de critique, à l’insu 
de leurs lecteurs ? Tertullien signale sa disparition151, ce qui expliquerait 
certaines incompréhensions ultérieures.

 1  Grand-mère, oncle maternel, oncle paternel, tante maternelle, tante paternelle, 
cousin. Voir passim.

2  John Scheid, « Scribonia Caesaris et les Julio-Claudiens. Problème de vocabulaire 
de parenté », MEFRA, vol. 87, no 1, 1975, p. 349-375.

3  Voir plus particulièrement, infra, le cas de Germanicus.

4  Suétone, Claude, XXXIX, 4. Voir également, infra, notes 134 et 135.

5  Bien que divinisé, Claude est largement critiqué pour son inconstance. Il sera l’objet 
d’un pamphlet après sa mort, attribué à Sénèque, L’Apocoloquintose.

6  Suétone, Tibère, II, 1.

7  Ibid., II, 9.

8  Voir Nicolas Mathieu, « Comment avoir une parenté illustre ? Alfidii et Aufidii 
au ier s. av. J.‑C. », Bulletin de la Société nationale des antiquaires de France, Paris, 
De Boccard, 2001 [1997], p. 61-74.

9  Tacite, Annales, VI, 45.

10  Suétone, Caligula, XII, 1.

11  Tacite, Annales, VI, 20, 1.

12  Ibid., VI, 45.

13  Suétone, Caligula, XII, 3.

14  Tacite, Annales, VI, 45, 3.

15  Jesper Carlsen, The Rise and Fall of a Roman Noble Family. The Domitii 
Ahenobarbi 169 BC – AD 68, Odense, University Press of Southern Denmark, 2006.

16  Suétone, Néron, V, 1.

17  Ibid.

18  Suetone, Tibère, VII, 3.

19  Tacite, Annales, II, 43.

20  Suetone, Tibère, VIII, 4.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 233

21  Ibid., VIII, 5.

22  Philippe Akar, Concordia. Un idéal de la classe dirigeante romaine à la fin de la 
République, Paris, Éditions de la Sorbonne, 2013.

23  Suétone, Tibère, XI, 7.

24  Ibid.

25  Suétone, Tibère, L, 2.

26  Nicole Boëls-Janssen, « Matrona/meretrix, duel ou duo ? Les fonctions 
sociales et religieuses des catégories féminines dans la Rome antique », in Dominique 
Briquel, Caroline Février, Charles Guittard (dir.), Varietates Fortunae. 
Religion et mythologie à Rome. Hommage à Jacqueline Champeaux, Paris, PUPS, 
2010, p. 89-129.

27  Voir Mathieu, « Comment avoir une parenté illustre ? », art. cit., p. 71.

28  Juvénal, Satire, VI, 118.

29  Tacite, Annales, IV, 71.

30  Ibid., II, 43.

31  Suétone, Caligula, XI.

32  Ibid., XXIV.

33  Ibid., XXV-XXVI.

34  Ibid., XXXVI.

35  Ibid., XI.

36  Tibère a adopté Germanicus sur l’ordre d’Auguste en 4 apr. J.‑C. et Caligula est 
né en 12 apr. J.‑C.

37  Suétone, Caligula, XXIV, 1.

38  Ibid., XXXVI, 4.

39  Ibid., XXV, 1-3.

40  Ibid., XXV, 4.

41  Ibid., XXV, 5.

42  Ibid., LIX, 4.

43  Ibid., XXXVI, 4.

44  Suétone, Néron, XXVI, 1.

45  Ibid., XXVII, 1.

46  Ibid., XXVIII, 1. Sur la gravité de ce crime, voir Philippe Moreau, Incestus et 
prohibitae nuptiae. L’inceste à Rome, Paris, Les Belles Lettres, 2002.

47  Ibid., XXVIII, 2.

48  Ibid., XXVII, 5.

49  Ibid., XXXV, 7.

50  Ibid., XXXIII.

51  Ibid., XXXIII, 4-5.

52  Ibid., XXXIV, 1.

53  Voir, infra, note 146.

54  Suétone, Néron, XXXIV, 9.

55  Ibid., XXXV, 2.



234	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

56  Suétone, Claude, XXVI et XXXIX.

57  Ibid., XXXIX.

58  Suétone, Tibère, L, 3-4.

59  Ibid., LI, 5.

60  Richard P.  Saller, Patriarchy, Property and Death in the Roman Family, 
Cambridge, CUP, 1994, p. 105-115.

61  Suétone, Tibère, LII, 1-2.

62  Tacite, Annales, I, 42. Sur ce thème, voir, infra, notes 71 et 99.

63  Suétone, Tibère, LII, 7.

64  Ibid., LIII.

65  Ibid., LIV, 3.

66  Ibid., LXII, 5.

67  Ibid., LXIV.

68  Voir infra, p. 221-226.

69  Voir supra, p. 209.

70  Tacite, Annales, I, 33.

71  Suétone, Tibère, LIII, 1.

72  Tacite, Annales, I, 42.

73  Suétone, Caligula, XV, 3.

74  Ibid., XII, 5.

75  Ibid., XV, 1.

76  Ibid., XXIII, 6.

77  Suétone, Claude, III, 4.

78  Suétone, Caligula, XXIX, 5.

79  Ibid., LIX, 2.

80  Selon la parenté par le sang, Caligula et Gemellus sont parents au sixième degré 
(cousins issus de cousins germains). Ils sont respectivement les petits-fils de Drusus 
l’Aîné et de son frère Tibère. Selon l’adoption, ils sont père et fils puisque Caligula 
aurait adopté son petit cousin peu de temps avant de le faire périr. Dans le texte, 
Suétone privilégie la parenté cognatique en appliquant à la relation des deux hommes 
un terme ( frater) plutôt réservé à des degrés de parenté plus proches (frères germains 
ou utérins, cousins parallèles patrilatéraux). Le recours à ce mot a sans doute pour but 
de renforcer le caractère odieux du crime, quasiment assimilé à un parricidium.

81  Suétone, Caligula, XXIII, 5.

82  Suétone, Claude, XI.

83  Ibid., III-VII.

84  Ibid., V, où il est question de l’imbécillité de Claude.

85  Ibid., VII.

86  Philippe Moreau, « La domus Augusta et les formations de parenté à Rome », 
Cahiers du Centre Gustave-Glotz (CCG), no 16, 2005 (2007), p. 7-23 ; id., « Domus 
Augusta : l’autre maison d’Auguste », in Michel Christol, Dominique Darde 
(dir.), L’Expression du pouvoir au début de l’Empire. Autour de la Maison Carrée à 
Nîmes, Paris, Errance, 2009, p. 33-43.



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 235

87  Stéphane Benoist, « Le prince nu. Discours en images, discours en mots. 
Représentation, célébration, dénonciation », in Florence Gherchanoc et Valérie 
Huet, Vêtements antiques. S’habiller, se déshabiller dans les mondes anciens, Arles, 
Errance, 2012, p. 261-277 ; Isabelle Cogitore, « Tacite et Germanicus : les choix 
de la mémoire », CCG, no 24, 2013, p. 157 : « Aussi trouvera-t-on ici une relecture 
des premiers livres des Annales, délibérément méfiante envers l’image positive de 
Germanicus telle qu’elle reste habituellement perçue… On essaiera donc, face aux 
moments où le jeune prince fait l’objet d’une présentation résolument positive, de 
repérer les zones d’ombre… »

88  David C. A. Shotter, « Tacitus, Tiberius and Germanicus », Historia, no 17, 
1968, p. 194 : « Germanicus has long been recognised as occupying a central position 
in Tacitus’ narrative in “Annales” I and II. The nature and purpose of this treatment 
has in its turn been central to any discussion of the historian’s attitude to the princi-
pate of Tiberius » ; Cogitore, « Tacite et Germanicus : les choix de la mémoire », 
art. cit., p. 157 : « Parmi les sources concernant Germanicus, Tacite a bien sûr une 
place de choix, à juste titre puisque le jeune prince est une figure majeure des deux 
premiers livres des Annales et que l’écho de sa mort et du procès qui s’ensuivit contre 
Pison occupe une bonne part du livre trois. » En dernier lieu, sur la relation entre les 
deux hommes, voir Umberto Roberto, « Dopo Teutoburgo : Germanico sul Reno e 
i rapporti con Tiberio (11-14) » in Alessandro Galimberti, Roberto Cristofoli 
et Francesca Rohr Vio, Germanico nel contesto politico di età Giulio Claudia. 
La figura, il carisma, la memoria (Pérouse, 21-22 novembre 2019), Rome, L’Erma di 
Bretschneider, 2020, p. 5‑25.

89  Laurent Barry, La Parenté, Paris, Gallimard, 2008, p. 766 : « l’ensemble des com-
portements prescrits vis-à-vis de certaines catégories de parents ».

90  Tacite, Annales, I, 60.

91  Ibid., II, 45.

92  Fin connaisseur des peuples germaniques auxquels il a consacré un traité : 
Tacite, La Germanie.

93  Sur la possible projection de pratiques romaines sur la description de peuples censés 
avoir conservé les vertus du mos maiorum : Alexander C. Murray, Germanic Kinship 
Structure. Studies in Law and Society in Antiquity and the Early Middle Ages, Toronto, 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1983.

94  Yann Rivière, Germanicus. Prince romain (15 av. J.‑C.-19 apr. J.‑C.), Paris, Perrin, 
2016, p. 70 : l’adoption de Tibère a lieu le 26 juin 4 apr. J.‑C. Elle n’est pas un acte 
isolé, car le même jour Auguste adopte également Agrippa Postumus, le seul survivant 
de ses trois petits-fils, maintenant âgé de seize ans, sans mesurer les difficultés aux-
quelles il s’expose en raison du ressentiment de ce dernier à son égard et des nombreux 
appuis dont il dispose parmi les amis et clients des Iulii. Postumus est leur candidat 
contre les représentants de la branche claudienne, à savoir Tibère lui-même et son fils 
Drusus le Jeune, mais aussi Germanicus, le neveu que Tibère a été contraint d’adopter 
juste auparavant.

95  Kathryn F. Williams, « Tacitus’ Germanicus and the Principate », Latomus, 
vol. 68, no 1, 2009, p. 117-130 ; Christopher Pelling, « Tacitus and Germanicus », in 
Torrey J. Luce et Anthony J. Woodman (dir.), Tacitus and the Tacitean Tradition, 
Princeton, Princeton University Press, 1993, p. 59-85.



236	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

96  Thomas Späth, Männlichkeit und Weiblichkeit bei Tacitus. Zur Konstruktion der 
Geschlechter in der römischen Kaiserzeit, Francfort-sur-le-Main/New York, Campus 
Verlag, 1994, p. 157 : « Der princeps, super-pater über den andern patres, wird hier 
als ein Vater dargestellt, der dem Sohn gegenüber nicht entsprechend traditioneller 
Verhaltensweisen zu handeln, seine “Väterlichkeit” nicht wahrzunehmen vermag. Aus 
dieser Transgression ergibt sich die Verletzung der an die absolute Machtposition gek-
nüpften Verpflichtungen gegenüber dem Sohn […] ».

97  Ibid., p. 156. Sur cet aspect, voir aussi Richard P. Saller, « I rapporti de parentela 
e l’organizzazione familiare », in Emilio Gabba et Aldo Schiavone (dir.), Storia 
di Roma, vol. 4, Caratteri e morfologie, Turin, Einaudi, 1989, p. 536, et surtout Yan 
Thomas, La Mort du père. Sur le crime de parricide à Rome, Paris, Albin Michel, 2017.

98  Sur l’adrogation, régime sous lequel Germanicus fut adopté par Tibère qui consiste 
pour un homme sui iuris à passer de son plein gré sous la puissance paternelle d’un 
tiers, voir Mireille Corbier, « Le divorce et l’adoption “en plus” », in Christine 
Hamdoune (dir.), Ubique amici. Mélanges offerts à Jean-Marie Lassère, Montpellier, 
Université Paul-Valéry Montpellier 3, 2001, p. 368-369.

99  Tacite, Annales, I, 42, 2. Voir déjà note 71.

100  La mise en parallèle, du point de vue de la parenté, des deux personnages (Drusus 
le Jeune et Germanicus), qui est le fait de Tibère lui-même (voir Annales, IV, 8, infra, 
note 118) et non de Tacite (qui ne les place donc pas sur un pied d’égalité), est présentée 
par Étienne Aubrion, Rhétorique et histoire chez Tacite, Metz, Université de Metz : 
Centre de recherche Littérature et spiritualité, 1985, p. 421-422, comme une « tac-
tique rhétorique » de la part de l’auteur (lire Cogitore, « Tacite et Germanicus : les 
choix de la mémoire », art. cit., p. 160, note 11).

101  Tacite, Annales, II, 26.

102  Toutefois, Späth, Männlichkeit und Weiblichkeit bei Tacitus, op. cit., p. 143-158, 
étudie les relations ombrageuses entre Tibère et Germanicus dans la partie consacrée 
aux rapports pères/fils, non dans la rubrique patrui/auunculi (p. 162-164).

103  Le terme « ressentiment » pourrait également convenir.

104  Tacite, Annales, I, 33.

105  Ibid., II, 5.

106  Ibid., II, 43.

107  Suétone, Tibère, XXXIX (« Mais lorsqu’il eut perdu ses deux fils, Germanicus 
étant mort en Syrie, Drusus, à Rome… ») ; ibid., LII (« Il n’eut pas de tendresse pater-
nelle ni pour son vrai fils, Drusus, ni pour son fils adoptif, Germanicus… »). Sur les 
différences entre les deux auteurs, lire Manfred Baar, Das Bild des Kaisers Tiberius 
bei Tacitus, Sueton and Cassius Dio, Stuttgart, B. G. Teubner, 1990, et plus récem-
ment, Olivier Devillers, Tacite et les sources des Annales. Enquêtes sur la méthode 
historique, Paris-Louvain-Dudley, Peeters, coll. » Bibliothèque d’études classiques », 
36, 2003, p. 220-240.

108  La traduction française aux Belles Lettres, assurée par Henri Goelzer, date de 
1958. Il y a tout lieu de penser qu’en la matière la tradition défavorable à Tibère et à 
sa mère a été en partie forgée à partir de la relecture par Robert Graves, I, Claudius 
(paru en 1934), de l’œuvre de Tacite.

109  En l’occurrence, l’expression d’auersa uoluntas, directement empruntée au 
chant XII, vers 646-647, de l’Énéide y fait toujours l’objet d’une traduction neutre. 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 237

Voir par exemple la dernière traduction de Paul Veyne (Éneide, par Virgile, traduit par 
P. Veyne, Paris, Albin Michel/Les Belles Lettres, 2013) qui propose : « Mânes, soyez pro-
pices puisque les dieux sont indisposés. » Sur l’influence de Virgile dans la construction 
du portrait de Germanicus par Tacite, lire Janet P. Bews, « Virgil, Tacitus, Tiberius, 
and Germanicus », Proceedings of the Virgil Society, vol. 12, 1972-1973, p. 35-48.

110  Voir, infra, note 123. Les erreurs du jeune général, parfois qualifié d’amateur, 
sont nombreuses. À propos du comportement de Germanicus découvrant le champ 
de bataille de Teutobourg, Jean Soubiran, « Thèmes et rythmes d’Épopée dans les 
Annales de Tacite », Pallas, vol. 12, no 2, 1964, p. 62-63 : Tacite qui lui [Germanicus] 
prête toujours la plus grande noblesse d’âme ne manque pas ici, pour couronner 
le récit, de le montrer dans une attitude toute de piété et d’humanité, d’en faire le 
symbole de la vénération romaine à l’égard des victimes du combat. La réprobation 
malveillante de Tibère n’en paraît ensuite que plus méprisable […]. À n’en croire que 
Tacite, ils [les griefs de Tibère] sont totalement injustes, le geste de Germanicus étant 
au contraire un hommage déférent aux défunts. Mais Tacite, soucieux de montrer son 
héros sous le jour le plus favorable, sans qu’aucune ombre ternisse sa gloire, ne nous dit 
peut-être pas tout ce que savait Tibère, tout ce qu’il savait lui-même et que Suétone n’a 
eu garde d’omettre (Caligula, III, 6). […] ramasser les ossements de ses propres mains 
causait au général en chef une souillure, particulièrement grave si ce général était aussi 
un prêtre. Si bien que le beau geste de Germanicus, idéalisé par Tacite, a dû ressembler 
fort à une impiété.

Claude Rambaux, « Germanicus ou la conception tacitéenne de l’histoire », 
L’Antiquité classique, vol. 41, no 1, 1972, relève à plusieurs reprises l’ambiguïté taci-
téenne qui consiste à suggérer les bévues de Germanicus : en vérité, on peut aisé-
ment discerner, dans le texte même, plusieurs critiques adressées à Germanicus. Elles 
ne viennent pas seulement de Tibère et de Pison, mais aussi des soldats, des offi-
ciers et des amis du jeune prince, voire du héros lui-même. Certains torts, enfin, 
sont signalés explicitement, d’autres un peu moins directement par Tacite lui-même 
(p. 180). Piètre amiral, médiocre général sous des dehors prestigieux, le jeune prince 
fut-il meilleur politique en Orient ? (p. 186). Non seulement un tel prince est dan-
gereux pour l’empereur, il l’est aussi pour l’État par son incapacité. Peut-être est-ce 
la peur qui empêche Tibère d’exploiter les fautes de Germanicus en Germanie et 
en Orient. Toujours est-il qu’il reste loyal vis-à-vis de lui (p. 189). Concernant le 
détail des événements militaires, voir Rivière, Germanicus, op. cit., passim. L’auteur 
rappelle, p. 196-197, la contrariété de Tibère occasionnée par la mise en contact de 
Germanicus avec les morts : « Il n’a pas consulté Tibère. Lorsque la nouvelle par-
viendra à l’empereur, ce dernier exprimera sa désapprobation, pour des raisons mili-
taires sans doute […], mais surtout pour des raisons religieuses […]. Un an aupara-
vant, l’empereur lui-même avait dû demander aux sénateurs de lui pardonner d’avoir 
touché le cadavre d’Auguste. » Enfin, Devillers, Tacite et les sources des Annales, 
op. cit., p. 235, rappelle aussi que la décision de Germanicus d’enfreindre la règle 
d’Auguste interdisant à tout sénateur de pénétrer en Égypte sans autorisation avait 
fortement déplu à Tibère. Mais Tacite essaie de minimiser la faute en avançant des 
motifs d’ordre touristique à cette visite.

Sur la construction du personnage Germanicus comme objet littéraire de tragédie, 
lire Eleni Manolaraki, Antony Augoustakis, « Silius Italicus and Tacitus on 
the Tragic Hero. The Case of Germanicus », in Victoria E. Pagán (dir.), A Companion 
to Tacitus, Malden/Oxford, Cambridge University Press, 2012, p. 386-402.



238	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

111  On observe dans ce passage que Tacite n’hésite pas à livrer un commentaire per-
sonnel malveillant. Jacqueline Dangel, « Les structures de la phrase oratoire chez 
Tacite : étude syntaxique, rythmique et métrique », ANRW, 1991, II, 33, 4, p. 2480-
2484, a également montré que l’utilisation du discours indirect pour faire parler 
Tibère aux deux premiers livres des Annales était un procédé littéraire visant à mieux 
mettre en scène le caractère dissimulé qu’il lui prête.
112  Tacite, Annales, III, 3. Cette remarque sur l’absence de la mère de Germanicus 
qu’il déduit du fait que son nom ne soit pas mentionné dans les documents que Tacite 
a consultés (III, 3, 2) relève typiquement de ce que Devillers, Tacite et les sources 
des Annales, op. cit., qualifie d’« attribution de pensées ». L’incise de Tacite a pour 
but d’orienter le lecteur, de substituer sa pensée à la sienne en lui faisant intégrer par 
anticipation la noirceur de Tibère (voir particulièrement p. 143-151).
113  Ibid., III, 5.
114  Maurizio Bettini, Antropologia e cultura romana. Parentela, tempo, immagini 
dell’anima, Rome, La Nuova Italia Scientifica, 1986, p. 27-49. La plupart des occur-
rences de patruus proviennent d’auteurs qui n’étaient pas contemporains de Tacite : 
d’un auteur de théâtre tel Plaute, de prosateurs comme Tite-Live, Cicéron, ou de 
poètes tels Horace, Catulle ou A. Persius Flaccus. L’inspiration poétique de Tacite 
n’est plus à démontrer de même que son style empreint d’archaïsmes, qui aurait pu 
réinvestir une relation dont les contraintes anthropologiques n’étaient peut-être plus 
aussi familières à son public (voir Jean Bayet, Littérature latine. Histoire, pages choi-
sies, Paris, Armand Colin, 1950, p. 592).

Späth, Männlichkeit und Weiblichkeit bei Tacitus, op. cit. p. 162-164, met le thème 
du patruus à l’épreuve des Annales en s’appuyant sur les positions de Bettini, 
Antropologia e cultura romana, op. cit., p. 163 : « Das Handeln der patrui, der Onkel 
väterlicherseits, geht in allen Nennungen über die Prestigevermittlung hinaus », p. 164 : 
« Damit werden den in den Annalen genannten patrui Handlungsbereiche zugeornet, 
welche einem breiteren Ausschnitt des väterlichen Handlungsspektrums entsprechen als 
jene der avunculi. »
115  Le système des attitudes (développé à partir des travaux ethnographiques d’Alfred 
R. Radcliffe-Brown, de Claude Lévi-Strauss sur l’« atome de parenté » et enfin appliqué 
à la parenté romaine par Bettini, Antropologia e cultura romana, op. cit.) implique un 
comportement social qui ne préjuge en rien de la réalité des rapports qui unissent les 
parents, rapports que rien n’empêche d’être affectueux en privé. Sur le décalage entre la 
sévérité affichée et devenue proverbiale du patruus (oncle paternel) à tel point que chez 
Horace (Satires, 2, 3, 88) on rencontre la réplique « ne fais pas ton oncle paternel » 
et ses sentiments profonds envers son neveu et inversement, l’indulgence attendue de 
l’auunculus (oncle maternel) envers le fils de sa sœur, lire l’article de Richard P. Saller, 
« Roman Kinship : Structure and Sentiment », in Beryl Rawson et Paul Weaver 
(dir.), The Roman Family in Italy. Status, Sentiment, Space, Oxford/Canberra, 
Clarendon Press, 1997, p. 7-34, et la réponse de Bettini, « Aretusa. La metamorfosi 
dei “testi” in “fonti” nella storia sociale romana », in Affari di famiglia. La parentela 
nella letteratura e nela cultura antica, Bologne, Il Molino, 2009, p. 151-180.
116  Bien que la description du caractère ombrageux de Tibère sous-tende le chapitre 
intitulé « Tacitus and Tiberius », les relations difficiles entre Tibère et Germanicus 
ne rencontrent que peu d’écho dans Ronald Syme, Tacitus, Oxford, Clarendon 
Press [1958], 1963, p. 425-426 : « The Princeps continued to advertise his disappoint-
ment at the loss of his sons, the Caesars Gaius and Lucius. He had also adopted Agrippa 



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 239

Postumus ; and he compelled Tiberius to take Germanicus into his family, though he had 
a son of his own. The inheritance of Caesar Augustus carried a heavy burden of memo-
ries, and a sure promise of discord » ; de même Späth, Männlichkeit und Weiblichkeit 
bei Tacitus, op. cit., n’en souffle mot. Dans une autre étude, id., « Masculinity and 
Gender Performance in Tacitus », in Pagán (dir.), A Companion to Tacitus, op. cit., 
p. 437, l’auteur envisage la relation de Tibère avec Germanicus et Drusus le Jeune du 
point de vue de la patria potestas et des pouvoirs qu’elle donne à son titulaire.

117  Par exemple des pratiques d’évitement.

118  Tacite, Annales, IV, 8.

119  Voir aussi, infra, note 135.

120  Questions romaines. Voir la traduction de John Scheid, À Rome sur les pas de 
Plutarque, Paris, Vuibert, 2012.

121  De l’amitié fraternelle, 21 : « Pour les enfants qui pourront leur survenir, on se 
montrera aussi tendre, sinon plus indulgent et plus doux, que pour les siens propres 
[…]. Leur oncle sera là pour les en détourner en leur offrant un asile, ce qui ne l’empê-
chera pas de leur prodiguer des avertissements pleins de bienveillance et propres à 
les ramener. »

122  Richard P. Saller a bien montré, concernant la patria potestas, que ses aspects les 
plus rigides n’étaient plus de mise et avaient pu susciter au iie siècle des réactions vio-
lentes dans la société romaine.

123  Cogitore, « Tacite et Germanicus : les choix de la mémoire », art. cit., p. 161-
169. Voir aussi Devillers, Tacite et les sources des Annales, op.  cit., p. 147-148 : 
« En II, 5, 3-4, Tacite reproduit le raisonnement au terme duquel Germanicus décida 
de transporter les troupes romaines jusqu’en Germanie par mer, de façon à éviter les 
marches épuisantes pour les légions et à réduire les risques d’embuscade inhérents à 
tout déplacement terrestre en territoire inconnu […] le lecteur est conduit à approuver 
une décision qui pourtant se solda par la perte d’une partie de la flotte (II, 23-24). 
En accordant une large place aux raisons qui avaient amené à opter en faveur d’un 
transport des soldats par mer, Tacite minimise l’erreur commise… » et « Le récit des 
campagnes en Germanie en 15 et en 16 est destiné à mettre en valeur les qualités de 
Germanicus et, dans cette perspective, la victoire d’Idistavise joue un rôle considé-
rable. Or la fuite des deux principaux chefs ennemis pouvait conduire à relativiser le 
succès obtenu. C’est pourquoi Tacite présente une version selon laquelle cette fuite ne 
fut possible qu’à la suite d’une trahison (p. 163) ».

124  La volonté de mise à distance par rapport à la présentation de Tacite est très nette 
dans l’étude de Shotter, « Tacitus, Tiberius and Germanicus », art. cit., p. 194, qui 
dès la première page pose la question suivante : The reader of the “Annales” can hardly 
deny the sense of conflict and mistrust that existed between Tiberius and Germanicus ; 
we have therefore to decide whether this is a faithful and accurate assessment of their rela-
tionship or whether it was either exaggerated or even invented by Tacitus for the purpose 
of blackening Tiberius’ character.

125  Relevé de comportements de ce type dans Bettini, Antropologia e cultura 
romana, op. cit, p. 27-49.

126  Späth, Männlichkeit und Weiblichkeit bei Tacitus, op. cit., p. 162-163 : « Onkel 
mütterlicherseits, die avunculi, haben in den Annalen eine unterstützende Funktion, 
welche sich auf die Vermittlung von gesellschaftlichem Ansehen beschränkt », 



240	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

et note 119, à propos de l’auunculus de Séjan : « 3, 72, 4 (Tiberius gesteht Iunius 
Blaesus die Triumphinsignien zu, um damit dessen Neffen Seian zu ehren ; die gleiche 
Argumentation mit umgekerhten Vorzeichen findet sich bei der Verweigerung der 
Triumphinsignien für Dolabella, 4, 26, 1) ».

127  Saller, « I rapporti de parentela e l’organizzazione familiare », art. cit., p. 534-546.

128  Judith Evans Grubbs, « Hidden in Plain Sight : Expositi in the Community », 
in Véronique Dasen, Thomas Späth (dir.), Children, Memory, and Family Identity 
in Roman Culture, Oxford, Oxford University Press, 2010, p. 293-310.

129  Corbier, « Le divorce et l’adoption “en plus” », art. cit., p. 370.

130  Suétone, Claude, XXVII, 3 ; Mireille Corbier, « La petite enfance à Rome : 
lois, normes, pratiques individuelles et collectives », Annales Histoire, Sciences sociales, 
no 6, novembre-décembre 1999, p. 1265 : « […] s’il ne l’insère pas parmi les manifesta-
tions de la versatilité de Claude, Suétone suggère cependant que la décision d’exposer 
sa fille, supposée de naissance adultérine, était en contradiction avec l’ordre précé-
demment donné de l’allaiter. » En outre, à ma connaissance, la supposée obligation, 
évoquée dans toutes les études comme allant de soi, pour un père de décider dans la 
semaine qui suit la naissance de sa fille de la garder ou de l’abandonner ne semble 
reposer sur aucun texte normatif précis. L’anecdote rapportée par Suétone au sujet 
de la décision tardive de Claude suggère qu’il n’y avait pas de lien entre la décision de 
faire allaiter son enfant et celle de l’exposer. Il y a peut-être lieu de reconsidérer le rite 
de reconnaissance de la fille comme l’a été celui de la reconnaissance du nouveau-né 
mâle par son père par les travaux de T. Köves-Zulauf (Römische Geburtsriten, Munich, 
1990) qui ont remis en question le geste du soulèvement (« liberos tollere »).

131  Le thème de l’indécision réapparaît à plusieurs reprises pour caractériser Claude : 
voir Devillers, Tacite et les sources des Annales, op. cit., p. 152 : « Mais une autre 
raison aurait joué. En effet, l’empereur décida finalement d’épargner Mithridatès. En 
soulignant qu’il avait hésité avant d’opter pour cette attitude, Tacite fait apparaître sa 
clementia comme peu spontanée. »

132  Pour certains historiens, le droit d’exposition porte ce nom par analogie avec le 
ius uitae necisque du paterfamilias et n’aurait été qu’une pratique sociale qui n’aurait 
reposé sur aucun fondement juridique. Récemment, cette position a été révisée (voir 
note suivante).

133  Philippe Moreau, « La “loi royale” de la première-née (Denys d’Halicar-
nasse, Antiquités romaines, II, 15, 2) : une règle démographique archaïque ? », 
Cahiers « Mondes anciens » [En ligne], n°10, 2018, mis en ligne le 30 janvier 2018, 
consulté le 8 juin 2018. URL : http://journals.openedition.org/mondesanciens/1988 ; 
DOI : 10.4000/mondesanciens.1988.

134  On a rapproché le geste du baiser d’un contrôle social sur les femmes inter-
dites de boisson alcoolisée. Sur ce thème, voir aussi Maurizio Bettini, « In vino 
stuprum. Ovvero, le domne romane che non bevono vino », in Affari di famiglia, 
op. cit., p. 239-258.

135  Le ius osculi, également évoqué à la même époque par Plutarque, Questions 
romaines, 6, est présenté comme désuet à la fin du iie siècle apr. J.‑C., par Tertullien, 
Apologétique, 6, 5 : « […] c’était une obligation pour les femmes d’embrasser leurs 
parents… » Faut-il voir dans cette évocation chez Suétone et Tacite de nouveau un jeu d’écri-
vains antiquaires qui reprenaient des comportements encore en vigueur dans la première 
moitié du ier siècle apr. J.‑C., mais désormais inconnus de leurs lecteurs les moins avertis ?



	 Mau vais fils, mau vais par ent, mau vais emper eur� 241

136  Suétone, Claude, XXVI.

137  Tacite, Annales, XII, 3.

138  Philippe Moreau, « Osculum, basium, sauium », Revue de philologie, de littéra-
ture et d’histoire ancienne, vol. 52, no 1, 1978, p. 87-97.

139  Ann-Cathrin Harders, « Roman Patchwork Families : Surrogate Parenting, 
Socialization, and the Shapping of Tradition », in Dasen et Späth (dir.), Children, 
Memory, and Family Identity, op. cit., p. 49-72.

140  Yan Thomas, « Le ventre. Corps maternel, droit paternel », Le Genre humain, 
no 14, 1986, p. 211-236 (= id., La Mort du père, op. cit. p. 95-119).

141  Suétone, Néron, VI.

142  Néron est né en décembre  37 apr.  J.‑C., quelques mois après l’avènement 
de Caligula.

143  On ne peut exclure que l’expression « ut infanti qod uellet nomen daret » 
(Suétone, Néron, VI) soit une formule consacrée adressée à l’auunculus de l’enfant 
dont on sait qu’il devait manifester sa bienveillance envers son neveu.

144  Frédéric Hurlet, « La Domus Augusta et Claude avant son avènement. La place 
du prince claudien dans l’image urbaine et les stratégies matrimoniales », Revue des 
études anciennes, vol. 99, no 3-4, 1997, p. 535-559.

145   Le verbe intueor, qui signifie « regarder attentivement », ne comporte aucune idée 
de malice. La suggestion de Caligula de donner au nouveau-né le nom de Claude peut 
également se justifier dans la mesure où Agrippine qui est la nièce de ce dernier porte 
le même gentilice.

146  Suétone, Néron, V.

147  C’est le cas d’Aebutia, la tante paternelle qui défend les intérêts de son neveu 
orphelin victime des manigances de sa mère et de son beau-père dans l’affaire des 
Bacchanales (Tite-Live, Histoire romaine, XXXIX, 11). Voir Bettini, Antropologia 
e cultura romana, op. cit., p. 114.

148  L’imitatio patris est un principe essentiel de l’éducation romaine. Nombreux 
exemples illustres dans la littérature : le futur Africain insiste sur sa ressemblance 
physique avec son père et son oncle paternel (P. et L. Scipion, le futur Africain) pour 
reprendre le commandement de l’armée d’Espagne (Tite-Live, Histoire romaine, 
XXVI, 41, 24-25) ; Auguste faisait copier son écriture à ses petits-fils (Suétone, 
Auguste, LXIV).

149  Ibid., VI. Selon Suétone (Vie de Néron, 7, 1), Néron témoigna au procès de Lepida 
contre elle (alors que pour Tacite [XII, 642-65, 1], Agrippine la Jeune est seule à la 
manœuvre), ce qui préfigure l’assassinat d’Agrippine par son propre fils (sur ces com-
paraisons d’un auteur à l’autre, voir en particulier Devillers, Tacite et les sources des 
Annales, op. cit., p. 244).

150  Comme la gloutonnerie, l’ivrognerie, la tenue vestimentaire, etc.

151  Voir, supra, note 135.





Le père garant de l’ordre privé et public 
au haut Moyen Âge

Sylvie Joye

Les historiens ont longtemps postulé qu’avec la fin de l’Empire romain 
disparaissaient les institutions de la Rome antique, et notamment le 

modèle d’autorité représenté par le pater familias, lequel est indissociable 
du droit romain1. Durant la dernière décennie, à la suite des travaux 
ayant montré que les transformations de l’Empire avaient été plus pro-
gressives qu’on avait pu le penser, les spécialistes de la fin de l’Antiquité 
se sont intéressés aux métamorphoses de la maisonnée romaine, dans le 
contexte d’une christianisation lui permettant de perdurer, au prix de 
profondes transformations. À la fin de l’Antiquité, la société romaine 
est subdivisée en de multiples entités dont les patres  familiae sont les 
maîtres, avec pour devoir d’assurer la « fabrique de la société », quelles 
que soient les plus grandes libertés laissées aux femmes – disposant 
de leurs biens, voire accédant à l’autonomie à travers le modèle ascé-
tique chrétien2 –. La parole du père demeure absolue à la fin de l’Anti-
quité : ainsi, le pouvoir est déjà en grande partie « privé » sous l’Empire 
romain, et c’est une raison de plus pour ne pas parler de privatisation du 
pouvoir à l’époque barbare.

Dans l’Antiquité comme au cours du haut Moyen Âge, l’inclusion 
dans la famille renvoie à l’inclusion dans la société et dans ses règles. 
Le père, qui n’a plus le droit de vie ou de mort sur ses enfants dès la 
fin de l’Antiquité3, conserve un droit absolu de contrôle des mariages. 
L’exposition des enfants n’est plus tolérée dans l’Empire chrétien : l’obli-
gation de nourrir l’enfant à sa naissance figure dans le fameux décret de 
Valentinien, Valens et Gratien de 374 enjoignant que « chacun nourrisse sa 
progéniture4 ». Durant le haut Moyen Âge, l’autorité paternelle demeure 



244	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

pourtant très ferme, voire cruelle, alors que s’intensifient les discours 
valorisant l’affection entre les membres d’une même famille. La rébellion 
face au père forme un acte quasiment indicible et d’une extrême gravité. 
L’autorité du père doit assurer la paix dans sa famille et empêcher que 
le désordre familial n’engendre le désordre public. À l’époque carolin-
gienne, l’image d’un père garant de l’ordre dans sa famille, tout comme 
le roi l’est dans son royaume, est constamment reprise. Or, c’est jus-
tement la diffusion de cette figure paternelle de l’empereur ou du roi qui 
portera préjudice au souverain, dont les fils se révoltent.

Une paternité publique

Durant le haut Moyen Âge occidental, l’image dominante du père, 
transmise par l’Ancien Testament et l’Antiquité gréco-romaine, par-
ticipait d’une véritable « paternité publique ». Le cas lombard permet 
de montrer qu’il s’agit, plutôt que d’une réalité, d’une image utilisée 
par le pouvoir en période d’affirmation difficile. Alors que Cunipert 
(688‑700) cherche à éliminer les images royales féminines dans les textes 
produits dans son entourage, on sait que les femmes ont joué un rôle 
crucial dans l’exercice et dans la transmission du pouvoir royal à son 
époque. De même, les femmes de la famille royale ont assuré la survie et 
la défense de l’identité lombarde après 7745. Il n’en demeure pas moins 
que l’importance du mundium et du mundoald6 est fortement affirmée 
dans les textes normatifs lombards. La fille passe de la protection de son 
père à celle de son mari lorsque ce dernier paie le prix du mundium au 
moment du mariage7. Les femmes lombardes sont davantage soumises 
à cette tutelle, notamment pour la gestion de leurs biens8. Cependant, 
même chez les Mérovingiens, la puissance du père sur ses filles, et dans 
une moindre mesure sur ses fils, demeure une donnée essentielle des rela-
tions sociales et politiques durant le haut Moyen Âge. Si la puissance du 
père doit être nuancée même pour l’époque romaine classique, elle s’est 
affaiblie dans l’Occident barbare, tout en laissant des marques durables.

Aux vie  et viie  siècles, les lois des Wisigoths n’envisagent plus 
la possibilité de déshériter un enfant par l’abdicatio, mais conservent 
l’idée d’un pouvoir paternel fort, remplaçant concrètement la notion de 
patria potestas par celle d’autorité familiale, concentrée dans la personne 



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 245

du père, mais sans exclure la mère ou les autres membres de la famille9. 
Plutôt que dans la loi, cette autorité prend force dans la communauté de 
vie familiale, dans laquelle le père fait office d’autorité. Une fois le fils 
marié, il n’est plus sous la puissance de cette autorité, tout au moins s’il 
ne réside plus dans la maison paternelle. La force du respect dû au père 
est constitutive de la stabilité de la société. Le meurtre d’un parent était 
inadmissible dans le droit romain, plus encore pour des raisons sociopoli-
tiques que morales. Les terribles lois sur le parricide sont bien connues10, 
et une controverse importante a agité les spécialistes de l’Antiquité pour 
déterminer si la crainte du parricide tenait réellement une place centrale 
dans la société romaine antique, ou si l’emportait la force de la pietas, la 
révérence due aux membres de la famille, en particulier au père11.

Chez les Mérovingiens, notamment chez les souverains décrits 
par l’évêque Grégoire de Tours dans les Dix Livres d’Histoire dans les 
années 570, les meurtres au sein de la famille royale sont évoqués de 
manière à dédouaner le roi en tant que père. Alors que dès la fin de l’An-
tiquité, sous le règne de Constantin, le meurtre du fils par le père est 
assimilé au parricide12, Grégoire dépeint systématiquement ces fils mis à 
mort comme des rebelles prêts à attenter à la vie de leur père ou défiant 
leur autorité. Plusieurs rois condamnent leur fils à mort, parce qu’ils ont 
pris les armes contre eux ou parce qu’ils sont supposés avoir voulu les 
détrôner et prendre le pouvoir. Un cas patent de rébellion est celui du 
fils du roi franc Clotaire Ier (m. 561). Alors qu’il marche contre son père, 
Chramn refuse d’être remplacé à la tête de l’armée par son allié, le roi 
breton, qui jugeait cette action immorale. Grégoire de Tours attribue le 
déroulement des événements à la puissance divine, qui fait éclater l’âme 
rebelle du prince, décrit comme un nouvel Absalon. Défait par son père, 
Chramn est tué avec femme et filles dans une cabane ensuite livrée aux 
flammes13. Telle qu’elle est représentée dans les Dix Livres d’Histoire, 
la trahison des princes mérovingiens contre leur père relève davantage 
du fantasme que de la réalité. Les meurtres sont imputables à la reine 
par les accusations de rébellion qu’elle suggère ou par les jalousies qu’elle 
distille entre les héritiers. Ce récit permet à Grégoire de dégager les rois 
de toute responsabilité dans ces meurtres interfamiliaux. Ainsi, l’au-
torité royale et l’autorité paternelle sortent-elles grandies de ces épisodes 
plutôt qu’elles ne sont délégitimées14.

Même si la vision des relations familiales diffère suivant les types de 
sources envisagées, les principes qui régissent la vie familiale et l’autorité 



246	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

du père demeurent largement les mêmes. Il en est ainsi des sources 
hagiographiques, où l’on s’attend à voir loué l’abandon de la famille 
charnelle. Si les Vies de saintes mérovingiennes présentent ainsi des 
oppositions violentes entre père et fille, cet apparent antagonisme que 
les Vies mettent en scène, entre la noble vierge qui veut être consacrée 
et son père qui s’y oppose, n’exprime pas de réelle contradiction entre 
les intérêts monastiques et ceux des familles fondatrices. On peut citer 
la Vie de Burgundofara, une noble originaire de la Brie qui vécut au 
milieu du viie siècle. Sa Vie raconte que son père refusait l’entrée au 
monastère au point de la menacer de mort. Cependant, il finit par la 
seconder dans la construction de son monastère : il s’agit en fait d’un 
grand monastère féminin destiné à signifier la puissance des nobles 
familles mérovingiennes et leur lien au sacré15. Ces récits manifestent les 
tensions que pouvait engendrer le retrait du marché matrimonial de cer-
taines filles nobles. Cependant, ils se concluent toujours par la restau-
ration de la concorde familiale. La fondation d’un monastère féminin 
permet le dépassement de ces conflits, ainsi que la réconciliation des 
intérêts terrestres et célestes. Finalement, la Vie de sainte présente le 
monastère féminin comme une fondation conjointement effectuée par 
la vierge et par son père. Comme dans l’œuvre de Grégoire de Tours, 
les Vies de saintes expriment le rehaussement de l’autorité et de la puis-
sance des pères16. Cependant, les récits hagiographiques soulignent aussi 
combien la question du contrôle des mariages est un attribut essentiel 
de l’autorité paternelle.

Garants de l’ordre matrimonial

Pour les jeunes filles, l’autorité paternelle ou familiale se manifeste en 
effet au moment du mariage. Le poids du père et de la famille de la 
jeune fille – dans une moindre part du garçon – augmente avec l’im-
portance croissante que revêtent les fiançailles, dont les normes légales 
s’apparentent de plus en plus à celles du mariage17. Durant l’Antiquité 
romaine, les interventions parentales visaient rarement les filles mariées 
ou celles ayant un certain âge. Pourvue d’un pécule au moment de son 
mariage, la fille ressentait moins la pression financière familiale que ses 
frères. De rares cas remettent en cause la possession de ce pécule, tel celui 



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 247

de sainte Mélanie, menacée de devoir rendre son pécule parce qu’avec 
son mari elle se tourne vers l’ascétisme18. Même si la patria postestas s’est 
étendue dans l’Empire, l’habitude était d’émanciper la fille à l’âge de 
20 ans. Le droit romain tardif lui accordait le droit de prendre un époux 
de son propre chef si elle n’en était pas pourvue à 25 ans. En dehors de 
ces restrictions, le consentement des parents, et en particulier du père de 
la mariée, était indispensable. L’évolution de la législation romaine sur 
le rapt en témoigne.

D’un point de vue juridique, le concept de crime de rapt fut créé 
en Occident dans les années 320 par une constitution de l’empereur 
Constantin19. Jusqu’alors, le rapt était confondu par les lois avec le viol, 
et le vocable raptus désignait clairement un crime de nature sexuelle. 
À partir de là, le terme renvoie à l’enlèvement d’une femme dans le 
but de l’épouser sans le consentement de ses parents. Le fait que la 
femme soit consentante ou enlevée contre son gré n’influait pas sur la 
désignation du crime ni sur les suites pénales et civiles qui lui étaient 
données. Mais, le fait que la jeune fille soit arrachée à un lieu ou à la 
garde d’une personne censée la protéger était un élément crucial. C’est 
bien la rébellion contre l’autorité du père qui est en jeu et, au-delà, la 
mise en péril de l’ordre familial puis public. De crime privé, frappant 
au cœur la cellule familiale, le rapt est devenu un crime public portant 
atteinte à l’ordre social. L’attitude de Constantin renvoie à une 
conception des fonctions sociales et politiques du droit qui s’est profon-
dément modifiée. Le droit matrimonial des constitutions impériales ne 
s’immisce pas seulement dans la sphère privée : il en énonce les règles. 
Le mariage par rapt entraîne des sanctions pénales, ainsi qu’une double 
interdiction : pour le ravisseur, d’épouser la femme ravie ; et, pour le 
père, de consentir après coup au mariage, et ce sous peine d’être frappé 
d’exil. Les princes affirment leur autorité en se posant en protecteurs 
de la stabilité familiale lorsqu’ils poursuivent les ravisseurs, au ive siècle 
comme plus tard à l’époque carolingienne.

Dans le droit romain tardif, les constitutions concernant la famille, 
le mariage, la propriété impliquaient plus directement qu’auparavant le 
maintien de l’ordre public attaché au souverain, qui tente d’imposer 
son contrôle des affaires « privées », relevant jusque-là prioritairement 
des pères de famille20. L’« honneur passif » attaché aux femmes, soit le 
fait que leur conduite pouvait entraîner le déshonneur de leur famille, 
n’était pas fondé sur la notion de pureté sexuelle, au moins pour les 



248	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

sociétés qui nous intéressent, mais sur la nécessité pour la famille de 
se montrer capable de défendre ses membres féminins, lesquels dépen-
daient de l’autorité du père, sous l’Empire romain puis à l’époque des 
royaumes barbares21. Dans la plupart des législations postromaines, et 
contrairement à l’empereur, le roi barbare ne prétendait pas remplacer les 
pères de famille et imposer d’en haut un ordre social voulu par lui. Seuls 
les Wisigoths ont repris à leur compte cette prétention, qui s’exprime 
notamment par le recours à des peines afflictives et non pécuniaires en 
cas de transgression à cet ordre familial : la législation sur les mariages 
réalisés sans le consentement du père ou sur les mariages entre libres et 
non-libres n’hésite pas à évoquer des peines humiliantes comme les coups 
donnés en public, la tonte des cheveux ou la réduction en esclavage22.

Cette image paternelle est renforcée chez les Carolingiens, en par-
ticulier chez Charlemagne. En défendant les droits matrimoniaux des 
pères, Charlemagne poursuit l’œuvre de Constantin et des lois wisigo-
thiques23. Durant son règne (800-814), un nouvel essor est donné à la légis-
lation sur le mariage, notamment à l’encontre du rapt de jeunes filles24. 
Charlemagne semble s’appuyer sur des textes tardo-antiques, repris par 
les Wisigoths. Les capitulaires carolingiens se montrent particulièrement 
attentifs au rapt. Non seulement ils défendent farouchement la nécessité 
du consentement du père de la jeune fille à marier, mais ils considèrent 
que celui-ci a le devoir de se faire respecter en la matière. S’il acceptait 
de transiger et laissait conclure un mariage sans son consentement 
préalable, il devait être sanctionné pour avoir contribué à un trouble 
familial remettant en cause l’ordre public, et l’idée même de légitimité25.

Les premières mesures de Charlemagne sur le rapt doivent être 
interprétées comme une manœuvre visant à faire du roi le protecteur 
de la paix et des vœux de fiançailles26. À  l’époque des petits-fils de 
Charlemagne, les souverains ne se contentent pas de réitérer les mesures 
sur le rapt pour rappeler leur position de garants de l’ordre. Ils sont éga-
lement motivés par la répétition de cette pratique au sein de l’élite aris-
tocratique, laquelle menace la fides (c’est-à-dire aussi bien la foi que la 
fidélité). Cette dernière notion englobe toutes les relations hiérarchiques 
et joue un rôle fondamental dans la représentation de la société carolin-
gienne. La société, fondée sur les valeurs de consensus et de fides, se veut 
en effet à l’image du modèle conjugal ou familial. Assimilé à une sorte 
de péché social absolu, le rapt est de plus en plus investi par une notion 
de souillure.



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 249

Garants de la paix publique

À l’époque carolingienne, les pères sont les garants de la paix publique, 
dans un contexte où le couple commence d’être pensé comme le socle 
de la société. La valorisation du couple ne va pas à l’encontre de la quasi-
toute-puissance paternelle. La primauté de l’autorité du père est en effet 
réelle. Elle est d’autant mieux valorisée dans les sources, notamment 
normatives, que les souverains souhaitent donner à leur pouvoir une 
dimension paternelle, voire paternaliste. Dans ce contexte, le devoir des 
souverains est indissociable des notions de pax et concordia, la « paix » et 
la « concorde ». Les liens entre la figure royale, l’équilibre de la société et 
la figure du père sont bien plus explicites dans les œuvres carolingiennes 
que dans celles de la période mérovingienne. Une véritable théorisation, 
en termes positifs, du pouvoir du père sur la famille émerge alors, plaçant 
les concepts de « nature » et d’« autorité » au fondement de la parenté.

La dilectio (soit l’« affection mesurée et calme », par opposition à 
la passion) qui règne entre les époux forme alors le modèle des rapports 
sociaux27. Archevêque de Reims et conseiller de Charles le Chauve, 
Hincmar reprend au milieu du ixe siècle la métaphore paulinienne de 
l’organisme28 pour rappeler que le couple est une société en réduction, 
dont le mari est le chef. Mais, c’est bien l’image centrale du père qui, 
chez Hincmar comme dans d’autres sources contemporaines, est garante 
de l’ordre29. Si la référence à l’amour conjugal est communément uti-
lisée pour figurer l’idéal de cohésion sociale des souverains, le discours 
politique est de plus en plus marqué par le vocabulaire des émotions et 
des affects existant entre tous les membres d’une même famille30. Or, 
l’amour n’appartient pas qu’au champ lexical du couple : l’évocation du 
père est associée à l’idée d’amour familial, de façon croissante du règne 
de Charlemagne à celui de son fils Louis le Pieux (814-840).

Chez Hincmar (m. 882), le père doit exercer un réel ministère pas-
toral, comme l’affirme aussi l’évêque Jonas d’Orléans (m. 843) dans son 
miroir à l’usage des laïcs31. Hincmar signifie plus clairement que le roi 
est comme un père pour le royaume, on l’a vu : il est placé au sommet 
d’une hiérarchie où il est à la fois un équivalent et un supérieur pour 
le père de famille, au sein d’un ordre où l’autorité paternelle est fondée 
sur les droits aussi bien humains que divins, ceux-ci se rejoignant parce 
qu’ils correspondent à une « loi divine » et à une « coutume humaine », 
pour reprendre la terminologie des auteurs32. Celui qui s’oppose à cet 



250	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

ordre est naturellement ravalé au rang de bête33. L’image organique 
n’est pas étonnante à une époque de recomposition difficile des rela-
tions sociopolitiques. Les dissensions attisent le besoin de concorde. 
Dans le contexte d’éclatement politique, le traité, surtout à ses débuts, 
se caractérise par l’obsession de l’unité, celle de l’Église à défaut de celle 
de l’Empire. Mais, progressivement, l’image du père protecteur le cède 
devant celle de la « mère » que devient l’Église. De fait, le souverain 
carolingien peine de plus en plus à incarner le père idéal.

Infidélité et désobéissance filiales

Gare à ceux qui se montrent mauvais parents ou enfants rebelles : l’his-
toire de la famille carolingienne montre combien la désunion familiale 
et les désordres politiques sont intimement liés dans la théorie et dans 
le discours. Les relations entre père et fils demeurent en effet difficiles 
et fluctuantes, en particulier dans la famille royale carolingienne. De 
nombreuses études publiées ces dernières années viennent démontrer 
l’importance de cycles familiaux voyant se succéder, au gré du temps et 
des événements familiaux, des périodes de grande cohésion et d’autres 
de compétition acharnée au sein de la cellule familiale34. Ce phénomène 
prend un tour plus compétitif dans le cas des familles royales. L’avancée 
en âge des fils et surtout leur mariage et la naissance de leurs enfants 
font croître les tensions. Charlemagne traite les choses différemment : 
ses deux aînés restent célibataires auprès de lui dans une situation de 
compétition qui finit par mener Pépin le Bossu à la révolte, alors que 
ses autres fils sont envoyés très jeunes dans leurs propres regna. Les filles 
restent auprès de leur père, ce qui suscite toute une littérature critique, 
surtout sous Louis le Pieux35.

Sous son règne, les tensions avec ses fils, qui vont jusqu’à le faire 
déposer, revêtent une tournure d’autant plus dramatique que l’image 
du père détenteur de l’autorité, destinataire du respect et de l’amour, 
est intensément mise en valeur. La bonne entente entre père et fils est 
en effet devenue un modèle obligé et le vocabulaire de l’affection fami-
liale est plus volontiers utilisé pour dépeindre les relations sociales. 
Toute déviance en ce domaine menace les rois et leurs royaumes. En 
témoignent les analyses sur l’attitude d’Absalon, le fils rebelle du roi 



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 251

biblique David, ainsi que le succès du traité du Pseudo-Cyprien Sur 
les douze abus du siècle (texte à visée moralisatrice d’origine irlandaise, 
v. 70036), qui place parmi les pires avanies la rébellion des fils face au 
père. C’est également à cette époque que le moine et théologien germa-
nique Raban Maur (m. 856) rédige son traité sur la révérence que les fils 
doivent à leur père et les sujets à leur roi37.

En 873, l’énucléation de Carloman, sur ordre de son père Charles 
le Chauve, est pourtant un cas extrême de châtiment infligé à un fils de 
roi révolté contre son père. Dans les Annales de Saint-Bertin, rédigées 
par le conseiller de Charles le Chauve, Hincmar de Reims, Carloman 
est décrit comme un individu en état d’apostasie et sans cesse poussé 
à faire le mal. Cette action est en revanche traitée comme un signe de 
tyrannie par le rédacteur des Annales de Fulda38. À l’époque où plu-
sieurs rois carolingiens se partagent l’empire et se disputent le pouvoir, 
la fidélité n’est cependant plus inconditionnelle. Elle ne répond guère 
aux attentes d’auteurs comme Hincmar : les traités conclus entre les 
petits-fils de Charlemagne dans le cadre du régime de confraternité 
équivalent à une remise en cause du caractère naturel ou indisso-
luble – pour reprendre des termes liés au mariage ou à la famille – de la 
fidélité des Grands envers le roi. De plus en plus souvent, il se révèle pos-
sible, voire avantageux, pour un noble de monnayer sa fidélité d’un roi à 
un autre. Il n’est dès lors pas étonnant que les grands aristocrates aient 
pu se réapproprier les réflexions sur la fides promues au départ dans l’en-
tourage royal.

L’attachement des grands aristocrates francs à la notion de fidélité est en 
effet bien connu, notamment à travers le Manuel écrit entre 841 et 843 
par une aristocrate, Dhuoda, et destiné à son fils Guillaume : « Chez tes 
aïeux la folie d’infidélité n’a pas existé, elle n’existe pas, elle n’existera 
pas39. » Mais cette fidélité n’est pas exclusivement due au souverain, ni 
comme vassal ni comme parent. D’ailleurs, Dhuoda n’évoque même pas 
les liens de parenté que Guillaume peut avoir avec la famille carolin-
gienne. On peut présenter le Manuel comme un livre sur la fidélité au 
père, « librement consentie, réciproque mais hiérarchique », dans une 
logique qui ne le place plus au-dessus du souverain, mais plus haut que 
lui40. La pyramide politique et « naturelle » péniblement édifiée par 
les Carolingiens et leur entourage intellectuel a maintenant plusieurs 



252	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

sommets de hauteurs inégales. Ou plutôt, c’est uniquement Dieu qui 
peut prétendre à la prééminence. La figure de Bernard de Septimanie 
(m.  844), le père de Guillaume, domine l’ouvrage : Guillaume doit 
le respecter, l’aimer, le craindre, lui être fidèle en tout, en sa présence 
comme en son absence. La désobéissance face au père est un forfait 
commis par beaucoup, mais dont Dhuoda juge qu’ils ne ressemblent pas 
à son fils. L’obéissance au père est absolue, alors que le roi ne doit la 
recevoir que s’il n’est pas un tyran :

Aux yeux des hommes la dignité et la puissance royale ou impériale l’em-
portent en ce monde ; et pourtant mon fils, voici ma volonté : que sur les 
conseils de ma petitesse, et selon Dieu, tu commences d’abord par ne pas 
omettre de rendre, ta vie durant, à celui dont tu es le fils, un service par-
ticulier, fidèle et sûr41.

L’époque féodale, où va peu à peu se mettre en place la transmission 
patrilinéaire des charges, commence, et la figure du père devient essen-
tielle, mais ne peut plus servir d’image de référence au souverain car 
celui-ci n’est plus le garant absolu de la paix publique.

 1  Je remercie Julie Doyon pour cette occasion de donner une présentation rapide de 
certains enjeux du mémoire original de mon habilitation à diriger des recherches, sou-
tenue le 10 décembre 2016 à l’université Panthéon-Sorbonne : L’Autorité paternelle en 
Occident à la fin de l’Antiquité et au haut Moyen Âge.

2  Voir par exemple : Kate Cooper, The Fall of the Roman Household, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2007, part. p. 38-39, p. 54-55.

3  Il faut de toute façon nuancer ce que l’on entend par le droit de vie et de mort, 
qui tient davantage à la définition de la nature du pouvoir paternel qu’à une réalité : 
Yan Thomas, « Vitae necisque potestas. Le père, la cité, la mort », in Du Châtiment 
dans la cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde antique, Actes de la 
table ronde (Rome, 9-11 novembre 1982), Rome, Collections de l’École française de 
Rome, 79, 1984, p. 499. Il faut noter aussi que ce droit était réduit par la force du 
contrôle social (et le droit de regard des censeurs à l’époque où ils étaient actifs) : 
Clément Bur, « Normes et autorité, une introduction », Hypothèses. Travaux de 
l’École doctorale d’Histoire, 2011, p. 165-177.

4  Code théodosien IX, 14, 1. Il convient de rappeler combien la question du trai-
tement de l’enfant dans l’Antiquité est équivoque : son questionnement est suscité 
par les revendications de la société actuelle sur le rôle et la définition des parents, 
alors que la société antique représente dans la tradition humaniste la racine de nos 



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 253

sociétés. Les historiens qui se sont largement inspirés des anthropologues ces der-
nières décennies en soulignent au contraire l’altérité : Mireille Corbier, « Lois, 
normes, pratiques individuelles et collectives : la petite enfance à Rome », Annales 
HSS, 54/6, 1999, p. 1257-1290, part. p. 1286. On retrouve ces mêmes préoccupations 
dans la recherche anglophone, dont Beryl Rawson, à qui est dédié l’article de Mireille 
Corbier, est un exemple important : voir notamment Beryl Rawson (ed.), The Family 
in Ancient Rome. New Perspectives, Londres, Croom Helm, 1986.

5  Ross Balzaretti, « Masculine Authority and State Identity in Liutprandic 
Italy », in Walter Pohl et Peter Erhart (eds.), Die Langobarden. Herrschaft 
und Identität, Vienne, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
2005, p. 363-384.

6  Le mundium désigne le devoir de protéger ainsi que l’autorité qu’exerce le garant sur 
une femme. Le mundoald renvoie au garant lui-même.

7  Louis Falletti, « De la condition juridique de la femme pendant le haut Moyen 
Âge », Annali di storia del Diritto. Rassegna internazionale, no 10-11, 1966/1967, 
part. p. 91-92.

8  Cristina La Rocca, « Pouvoirs des femmes, pouvoir de la loi dans l’Italie lom-
barde », in Stéphane Lebecq et al. (éd.), Femmes et pouvoirs des femmes à Byzance et 
en Occident (vie-xie siècles), Villeneuve-d’Ascq, Septentrion, 1999, p. 37-50.

9  José Calabrús Lara, Las relaciones paterno-filiales en la legislacion visigoda, 
2e éd., Grenade, Universidad de Granada, 1991, part. p. 87 et 91. Plus généralement, 
sur l’Occident altimédiéval : Antti Arjava, « Paternal Power in Late Antiquity », 
Journal of Roman Studies, 88, 1998, p. 147-165.

10  À propos de la Lex Pompeia parricidiis et des textes qui la complétèrent : Eva 
Cantarella, I Supplizi capitali. Origine e funzioni delle pene di morte in Grecia e 
a Roma, Milan, Feltrinelli, 2011, p. 266-286. Le coupable est cousu dans une outre 
étanche, chaussé de sabots de bois et masqué d’une peau de loup avant d’être jeté 
à l’eau. La procédure s’enrichit avec le temps quand on ajoute un coq, un serpent, 
un chien et un singe dans le même sac. Cette peine est aussi appliquée à des person-
nages accusés de trahison envers l’État – perduellio (donc lèse-majesté) : Thomas, 
« Parricidium. I. Le père, la famille et la cité (la lex Pompeia et le système des pour-
suites publiques) », MEFRA, t. 93, no 2, 1981, p. 643-715.

11  Le débat a été bien expliqué par Eva Cantarella dans son article « Fathers and Sons 
in Rome », The Classical World, vol. 96, no 3, 2003, p. 281-298. Outre ses ouvrages, on 
doit citer ceux récemment parus du regretté Yan Thomas : Thomas, La Mort du père. 
Sur le crime de parricide à Rome, Paris, Albin Michel, 2017 ; Cantarella, Come 
uccidere il padre. Genitori e figli da Roma a oggi, Rome, Feltrinelli, 2017.

12  CTh 9, 15, 1 : constitution de 318.

13  Grégoire de Tours, Dix Livres d’Histoire IV, 20 (éd. Bruno Krusch et Wilhelm 
Levison, MGH, SSRM 1, 1, Hanovre, 1951, p. 153) : Iniustum censeo, te contra patrem 
tuum debere egredi. À propos de Chramn, voir en particulier : Brigitte Kasten, 
Königssöhne und Königsherrschaft. Untersuchungen zur Teilhabe am Reich in der 
Merowinger- und Karolingerzeit, Hanovre, Hansche Buchhandlung, 1997, p. 37-43.

14  Ce point est développé dans Sylvie Joye, « Marâtres mérovingiennes », in Silvia 
Luraghi (éd.), Il mondo alla rovescia. Il potere delle donne visto dagli uomini, Milan, 
Franco Angeli, 2009, p. 39-52.



254	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

15  Jonas de Bobbio, Vita Burgundofarae, MGH, SSRM (4), éd. Bruno Krusch, 
p. 130-143. Sur la tentative de mariage en question et la fureur du père, voir la Vie 
d’Eustaise II, 7 (passage commenté dans Isabelle Réal, Vies de saints, vie de famille, 
Turnhout, Brepols, 2001, p. 190-191).

16  Les études séminales qui ont traité de ces questions : Pierre Toubert, « La théorie 
du mariage chez les moralistes carolingiens », in Il Matrimonio nella società altome-
dievale, Settimana di studi del Centro italiano de studi sull’alto medioevo, Spolète, 
1977, 24, 24/1, p. 233-281 ; id., « L’institution du mariage chrétien, de l’Antiquité 
tardive à l’an mil », in Morfologie sociali e culturali in Europa fra tarda antichità e alto 
medioevo, Settimana di studi del Centro italiano de studi sull’alto medioevo, Spolète, 
1997, 45/2, p. 503-549.

17  Tendance déjà notée par Édouard Meynial, « Le mariage après les Invasions », 
in Nouvelle Revue historique de droit français et étranger, 20, 1896, p.  514-531, 
ici p. 525-528.

18  Gerontius, Vita Melaniae 12 (Sources Chrétiennes 90, p. 150).

19  Code théodosien IX, 24, 1. Voir Denise Grodzynski, « Ravies et coupables. 
Un essai d’interprétation de la loi IX, 24, 1 du Code théodosien », MEFRA, 1984, 
no 96/2, p. 697-726 ; Lucetta Desanti, « Costantino, il ratto e il matrimonio ripa-
ratore », Studia et Documenta Historiae Iuris, no 52, 1986, p. 195-217 ; Salvatore 
Puliatti, « La dicotomia ‘vir-mulier’ e la disciplina del ratto nelle fonti legislative 
tardo-imperiali », Studia et Documenta Historiae et Iuris, no 61, 1995, p. 485-529. Et 
pour le cadre général : Judith Evans Grubbs, Law and Family in Late Antiquity. The 
Emperor Constantine’s Marriage Legislation, Oxford/New York, Oxford University 
Press, 1999.

20  On pense en particulier à l’important ensemble de constitutions produit 
par Constantin.

21  La discrétion du thème de l’honneur dans ces sources ne constitue pas une diffé-
rence aussi importante qu’on a pu le penser entre l’Europe du haut Moyen Âge et l’es-
pace méditerranéen, souvent étudié sous cet angle. Les remises en cause du modèle de 
l’honneur méditerranéen ont été bien mises en lumière dans un article de Christian 
Bromberger et Jean-Yves Durand au titre évocateur : « Faut-il jeter la Méditerranée 
avec l’eau du bain ? », in Dionigi Albera, Anton Blok et Christian Bromberger 
(dir.), L’Anthropologie de la Méditerranée, Paris, Maisonneuve & Larose-MMSH, 
2001, part. p. 734-735.

22  Voir Sylvie Joye, « La transcription du droit de la famille et de la propriété, du 
droit romain à la loi wisigothique », in Les Sources normatives et diplomatiques en 
Espagne entre viie et xie siècles : Mélanges de la Casa de Velázquez, no 41/2, 2011, 
p. 35-53, part. p. 48-49.

23  Judith Evans-Grubbs, « Abduction Marriage in Antiquity : a Law of Constantine 
and its Social Context », Journal of Roman Studies, vol. 79, 1989, p. 59-83.

24  La liste des capitulaires carolingiens qui évoquent le rapt se trouve dans Sylvie 
Joye, La Femme ravie. Le mariage par rapt dans les sociétés occidentales du haut Moyen 
Âge, Turnhout, Brepols, 2012, p. 358-361.

25  Id., « Family order and kingship according to Hincmar », in Charles West et 
Rachel Stone (eds.), Hincmar of Rheims. Life and Work, Manchester, Manchester 
University Press, 2015, p. 190-210.



	 Le pèr e gar ant de l’or dr e pr ivé et public au haut Moyen Âge� 255

26  Je me permets de renvoyer à ce propos à : Joye, La Femme ravie, op. cit., avec la liste 
des capitulaires évoquant le rapt p. 358-361.

27  Voir, par exemple, Anita Guerreau-Jalabert, « Amour et amitié dans la 
société médiévale : jalons pour une analyse lexicale et sémantique », in Laurent Jégou 
et al. (éd.), Splendor Reginae. Passions, genre et famille. Mélanges en l’honneur de 
Régine Le Jan, Turnhout, Brepols, 2015, p. 281-290.

28  Éphésiens 1, 22-23 ; 4, 15-16.

29  Hincmar, De coercendo et exstirpando raptu viduarum, puellarum ac sanctimonia-
lium, PL 125, col. 1019 (cap. III) : Hujus gloriosae domus Dei decorem, et locum habita-
tionis gloriae ejus fidelissime diligere et zelari debent non solum Episcopi et Sacerdotes in 
sedibus, sed etiam Reges in regnis et palatiis suis, et Regum Comites in civitatibus suis, et 
Comitum Vicarii in plebibus suis, et quicunque patresfamilias in domibus suis, in unum 
dives ac pauper, in mente et actibus suis.

30  Se reporter à ce sujet à Régine Le Jan, « Aux frontières de l’idéel, le modèle fami-
lial en question ? », in Philippe Depreux et Stefan Esders (éd.), La Productivité 
d’une crise. Le règne de Louis le Pieux (814-840) et la transformation de l’Empire caro-
lingien, Sigmaringen, Thorbecke, 2018, p. 273-288.

31  Jonas d’orleans, De Institutione laicali, PL 106, col. 121-278 ; voir également 
les œuvres d’Hincmar déjà citées. À ce propos, se reporter aux abondants commen-
taires de la traduction du De divortio que viennent de réaliser Charles West et Rachel 
Stone, The Divorce of King Lothar and Queen Theutberga. Hincmar of Rheim’s De 
Divortio, Manchester, Manchester University Press, 2016.

32  Par exemple chez Hincmar : Hincmar, De coercendo et exstirpando raptu, op. cit., 
PL 125, 1020 D. Il faut prendre garde au fait que cette référence à la lex naturalis a sans 
doute des liens subtils avec les développements d’Isidore de Séville sur le ius naturalis 
des jurisconsultes romains tel qu’il le modifie dans les Étymologies.

33  « bruta et irrationabilia jumenta », « brutae et perniciosae bestiae » : Hincmar, 
De coercendo et exstirpando raptu, op. cit. : PL 125, 1020 A ; PL 125, 1031 D.

34  Janet L. Nelson, « Charlemagne – pater optimus ? », in Peter Godman, Jörg 
Jarnut et Peter Johanek (eds.), Am Vorabend der Kaiserkrönung. Das Epos 
‘Karolus Magnus et Leo papa’ und der Papstbesucht in Paderborn 799, Berlin, De 
Gruyter, 2002, part. p. 272-273.

35  À propos des enfants des souverains carolingiens : Rudolf Schieffer, 
« Karolingische Töchter », Herrschaft, Kirche, Kultur. Beiträge zur Geschichte des 
Mittelalters. Festchrift für Friedriech Prinz zu seinem 65. Geburtstag, Stuttgart, 1993, 
p.  125-139 ; id., « Väter und Söhne im Karolingerhause », in Schieffer (ed.), 
Beiträge zur Geschichte des Regnum Francorum. Referate beim Wissenschaftlichen 
colloquium zum 75. Geburtstag von Eugen Ewig, Sigmaringen, Thorbecke, 1990, 
p. 149-164 ; Kasten, Königssöhne, op. cit. Au sujet des filles de Charlemagne, voir 
Janet L. Nelson, « Women at the Court of Charlemagne : a Case of Monstruous 
Regiment ? », in John C. Parsons (ed.), Medieval Queenship, New York, St Martin’s 
Press, 1993, p. 43-61 ; id., « Gendering Courts in the Early Medieval West », in 
Leslie Brubaker et Julia M.  H.  Smith (eds.), Gender in the Early Medieval 
World, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, p.  185-97 ; Rosamond 
McKitterick, Charlemagne. The Formation of a European Identity, Cambridge, 
Cambridge University Press, p. 91-95.



256	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

36  Pseudo-Cyprien, De duodecim abusivis saeculi : éd. S.  Hellmann, Ps.-
Cyprianus. De xii abusiuis saeculi. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der 
altchristlichen Literatur, Leipzig, 1909. Voir en particulier : Rob Meens, « Politics, 
Mirrors of Princes and the Bible : Sins, Kings and the Well-Being of the Realm », 
Early Medieval Europe, no 7, 1998, p. 345-357.

37  Raban Maur, Liber de Reverentia filiorum erga patres et subditorum erga reges 
adressé à Louis le Pieux après 833 (éd. E.  Dümmler, Monumenta Germaniae 
Historica Epistolae V, 1899, Hanovre, p. 404-415).

38  Voir en particulier Geneviève Bührer-Thierry, « “Just anger” or “Vengeful 
anger” ? The punishment of Blinding in the Early Medieval West », in Barbara 
Rosenwein (éd.), Anger’s Past. The Social Uses of an Emotion in the Middle Ages, 
Ithaca/Londres, Cornell University Press, 1998, p. 75-91.

39  Liber Manualis, éd. Pierre Riché, trad. Bernard de Vregille et Claude 
Mondésert, Manuel pour mon fils, Paris, Éditions du Cerf, 1997, p. 150-151 : Ars 
enim haec, ut aiunt, nequaquam in tuis progenitoribus non apparuit unquam, nec fuit, 
est, nec erit nec ultra (III, 4).

40  Le Jan, Famille et Pouvoir dans le monde franc, Paris, Publications de la Sorbonne, 
1995, p. 77.

41  Liber Manualis, op. cit., p. 140-141 (III, 2). Voir par exemple : Le Jan, « Dhuoda 
ou l’opportunité du discours féminin », in Cristina La  Rocca (éd.), Agire da 
donna, Turnhout, Brepols, 2007, p. 109-128.



Un legs romain ?
L’envers pénal de l’empire des pères 

(France, xvie-xixe siècles1)

Julie Doyon

Dès le xvie siècle, en France, l’essor de la symbolique du roi « père de 
son peuple » s’accompagne du renforcement de l’autorité paternelle 

dans la famille2 pensée comme l’« origine du politique et du droit3 ». 
Le père, en tant que chef de famille, détient un pouvoir de comman-
dement plus ou moins étendu sur son épouse, ses enfants, ses domes-
tiques4. Surtout appréhendée à partir des normes du droit familial privé5, 
la régulation du gouvernement paternel, dont les limites et l’extension 
sont débattues tout au long de l’Ancien Régime, intéresse aussi les 
« matières criminelles » (doctrine, législation royale, arrêts de règlement 
des parlements, jurisprudence des tribunaux). Les violences verbales ou 
physiques faites aux pères (injures, voies de fait, mauvais traitements, 
homicide, assassinat) sont en effet considérées comme des atteintes 
directes à l’essence paternelle de la souveraineté, royale ou domestique, 
lesquelles sont passibles de sévères châtiments6. La qualification du par-
ricide, dont les bases légales et jurisprudentielles évoluent en France du 
xvie au xixe siècle, forme en ce sens un bon observatoire des transfor-
mations du droit des familles et des rapports d’autorité qu’il institue.

Inspirée des lois romaines, la construction pénale du parricide 
dresse les contours d’un empire des pères articulant, sans pour autant les 
confondre, la souveraineté étatique aux pouvoirs familiaux, et le trône 
à la chaumière7. Issu de la notion latine de parricidium, le crime de par-
ricide emprunte à une « romanité juridique8 » sans cesse convoquée à 
l’époque moderne, comme plus tard dans le cadre de la nouvelle légalité 
issue de la Révolution (1791) et de l’Empire (1810). Mais, le sens donné 



258	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

à cet héritage romain varie selon les conceptions des pouvoirs familiaux 
prévalant aux périodes considérées. Ainsi, les lois civiles et pénales de la 
Révolution tendent à borner l’autorité paternelle, dont l’extension sous 
l’absolutisme monarchique est jugée contraire aux libertés individuelles. 
Au contraire sous l’Empire, l’action pénale publique (1810) défend un 
ordre social structuré par la restauration de la puissance paternelle. De 
part et d’autre de la césure révolutionnaire, la justice pénale constitue 
un maillon de la structuration, depuis le sommet de l’État, des relations 
entre familles et pouvoirs. Cet article tentera de montrer que les fluctua-
tions du parricide et les interprétations des lois romaines qu’il suscite 
concourent à l’édification du pouvoir paternel dans la doctrine criminelle 
des xvie-xviiie siècles, dans la jurisprudence des tribunaux parisiens aux 
xviie-xviiie siècles, ainsi que dans le Code pénal de 1791 et de 1810.

Legs romain

En France depuis le Moyen Âge, le droit romain jouit d’un grand 
prestige dans les cercles juridiques et littéraires9. Celui-ci est en effet 
considéré comme formant un « droit commun » (ius commune) supé-
rieur à toutes les autres sources du droit10. Aux xviie et xviiie siècles, 
des civilistes comme Jean Domat ou Claude-Joseph de Ferrière consi-
dèrent le droit romain comme un admirable matériau pour édifier un 
corps de doctrine français11. Adoption, divorce, droit de vie ou de mort 
du pater familias : le legs de la Rome antique n’est pas aisé à adapter aux 
normes familiales, religieuses, juridiques de la France moderne. Comme 
Jean Domat, de nombreux juristes estiment qu’il convient de l’accli-
mater aux mœurs, ordonnances et coutumes du royaume12. Or pour 
édifier la doctrine criminelle française, le recours aux règles pénales 
romaines, notamment au livre 48 du Digeste de Justinien, pose des pro-
blèmes comparables. En l’absence d’un code unifié des lois pénales, la 
plupart des crimes et des peines sont en effet arbitrairement définis et 
punis jusqu’en 1791. Non sans débats, le droit pénal romain sert alors 
de cadre de référence aux criminalistes français pour pallier les carences 
de la législation royale. C’est le cas du parricide, dont le crime et la 
peine sont notamment définis dans la matrice du droit et de la jurispru-
dence romaine.



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 259

Parricidium

De récentes études ont souligné la variabilité de la notion romaine de 
parricide au fil de l’histoire13. Selon le juriste Yan Thomas, la puis-
sance publique, et notamment pénale, est à Rome indissociable de la 
patria potestas (puissance paternelle), ou pouvoir de commandement 
alloué au père (pater familias) sur ses descendants en ligne masculine14. 
C’est sur le modèle des relations père-fils qu’est pensé tout rapport d’au-
torité dans la cité. Le parricide, d’abord envisagé comme le meurtre du 
père, forme alors un crime « extraordinaire », distinct des autres homi-
cides, comme l’exprime le châtiment public d’exception qui lui est 
réservé. Enfermé dans un sac (culleus) en compagnie de cruels animaux 
(singe, chien, coq, serpent), le coupable est jeté à l’eau, privé de sépulture 
et exclu de la communauté humaine ainsi purgée du « monstre par-
ricide ». Si le crime de parricide est jugé « atroce » parce que défiant la 
nature sacrée de la paternité dans l’ordre civique, le champ de la parenté 
couvert par l’incrimination connaît d’importantes variations.

Entre le iie et le ier siècle av. J.‑C., le parricidium est d’abord élargi 
au meurtre de la mère, puis à l’homicide dans la parenté jusqu’au qua-
trième degré, en vertu d’une loi de Pompée. Dès la fin de la République, 
le terme désigne aussi toute atteinte au chef de l’État, considéré comme 
le « père de la patrie » (pater patriae). De même, sous l’Empire, l’at-
tentat contre l’empereur (« père de Rome »), qui relève de la loi de 
majesté et du procès politique, est taxé de « parricide ». Si l’empire des 
pères a bien une dimension pénale, les modulations du crime de par-
ricide expriment l’étendue ou les limites qui lui sont imparties au fil 
du temps. Avec la christianisation de l’Empire, au ive siècle, une loi de 
Constantin intègre ainsi au chef du parricide l’homicide du fils par son 
père : introduisant une forme d’équité entre pères et fils, la législation 
impériale tend à modérer la puissance paternelle.

Entre restriction et extension

En France à l’époque moderne, les discussions autour de ce legs romain 
engendrent l’harmonisation du parricide avec les conceptions de l’au-
torité paternelle prévalant alors. L’élargissement du parricide à l’ho-
micide dans la parenté, comme la sévérité des châtiments qui lui sont 



260	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

assignés, alimentent de nombreuses interprétations juridiques. À partir 
de la Renaissance, l’extension du parricide est reconsidérée dans le 
contexte de l’humanisme juridique, de l’affirmation de la monarchie 
absolue et du renforcement de l’autorité paternelle. Non seulement le 
parricide est étendu à d’autres parents que le père, mais il englobe toute 
atteinte au roi « père de son peuple ». La législation romaine, en parti-
culier celle de Pompée, sert de cadre de référence à la doctrine crimi-
nelle française. Pour autant, entre le parricide restreint au crime dans 
l’ascendance et le parricide élargi à la parenté jusqu’au quatrième degré, 
les avis des jurisconsultes divergent.

Certains considèrent qu’en France l’atrocité du crime doit être 
réservée à un cercle étroit de parents. Vers 1570, le théoricien de la 
monarchie absolue Jean Bodin discute pour savoir s’il serait « bon 
d’en user dans le royaume comme les anciens Romains15 ». Défendant 
une conception particulièrement étendue du pouvoir des pères sur leur 
famille, à l’instar de la puissance paternelle romaine, il s’attache éga-
lement à la loi Pompeia sur les parricides, dont il rappelle l’extension 
dans la parenté. Il n’empêche. Sous la plume de Bodin, l’énormité 
du parricide est réservée aux seuls « meurtres des pères et mères » 
par leurs enfants16. Mentionnant également la loi romaine, en 1619, le 
juriste Claude Lebrun de La Rochette restreint le « vray parricide » au 
meurtre des père et mère, tout en admettant que l’homicide des enfants 
par leurs parents, ou entre frères et sœurs, puisse être compris sous le 
chef du parricide17. Ainsi, jusqu’au milieu du xviie siècle, la plupart des 
juristes français adaptent les lois romaines dans un sens restrictif jugé 
plus conforme aux « mœurs du royaume ».

Au terme d’une entreprise d’unification juridique encouragée par 
la promulgation de l’ordonnance criminelle de 1670, l’extension donnée 
au parricide selon le jus  romanum s’impose dans la doctrine pénale 
française. En 1715, l’avocat parisien Antoine Bruneau emblématise cette 
lecture maximaliste en affirmant que « le parricide se commet à l’égard 
de toutes sortes de parents légitimes, ascendants, descendants et trans-
versaux, jusqu’au quatrième degré18 ». De même, dans les dictionnaires 
de langue, le vocable « matricide », à l’instar des hyponymes forgés sur 
le même mode (fratricide, filicide, uxoricide, particide, patricide, etc.), 
est jugé impropre à la langue française. Si les traités criminels de la pre-
mière moitié du xviiie siècle se rallient à la conception extensive du 
parricide dans la tradition pénale romaine, le meurtre des père et mère 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 261

reste au premier rang des crimes composant la nébuleuse parricide. En 
dépit de discussions marginales, le crime dans la filiation naturelle en 
est exclu. L’homicide des parents illégitimes, ou du bâtard âgé, est dénué 
de nom spécifique et rejoint la cohorte des homicides familiaux sim-
plement qualifiés d’homicides.

La concentration du parricide dans le cercle étroit des ascendants 
légitimes au premier degré revient en force après 1750. Dictionnaires de 
langue et traités juridiques confinent à nouveau le parricide dans le noyau 
dur des parents forgeant le « véritable parricide » : « parricida, ou par-
ricide, se dit de celui qui tue son père, ce qui est le premier sens de ce mot ; 
mais il se dit encore par extension de celui qui fait mourir sa mère19 ». 
Juristes et linguistes en conviennent : l’homicide paternel délimite la 
signification première du parricide analogiquement étendu au meurtre 
de la mère. Au cours du xviiie siècle, le parricide qualifie plus étroi-
tement le « meurtre d’un père ou d’une mère20 ». En 1757, le criminaliste 
Pierre-François Muyart de Vouglans réserve ainsi le « nom de parricide » 
aux enfants « qui tuent leurs Peres et Meres et autres ascendants21 ». 
Cette qualification pénale restreinte exprime la hiérarchie des rôles et 
des statuts dans la famille. Elle articule l’interdit du parricide à la trans-
gression d’une forme d’autorité que l’on peut qualifier de « parentale ».

Quelle peine imaginer ?

Les criminalistes convoquent également l’héritage romain pour évaluer 
quel doit être le châtiment public des parricides. Tous admettent qu’un 
crime aussi « inhumain » doit subir un châtiment exceptionnel : « il 
n’est pas de tourmens suffisants pour un cas si exécrable22 ». Quoique 
le supplice romain du culleus fascine les juristes, ils soulignent l’in-
soutenable altérité23 d’une manière de punir étrangère aux usages du 
royaume : la loi de Pompée a ordonné un châtiment « estrange24 », qui 
n’est pas « observable en France25 ». Si le supplice du sac n’est pas adopté 
en France, le principe distinctif sur lequel il repose rencontre une large 
adhésion : la mort seule ne suffit pas, elle doit être « fort grieve26 ». 
Le parricide, notent les juristes français, mérite un châtiment plus 
« affreux » que l’homicide d’un « étranger27 ». Au crime « exécrable » 
doit correspondre l’incommensurable férocité de supplices exemplai-
rement administrés en place publique.



262	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Cette conception rétributive de la peine est acquise dès la 
Renaissance. Mais, c’est au xviie siècle que le rituel punitif frappant le 
parricide se stabilise dans le royaume. Le parricide familial doit alors 
faire amende honorable, il a le poing droit tranché, est roué vif (si c’est 
un homme) ou pendu (si c’est une femme), puis son cadavre est brûlé et 
réduit en cendres jetées au vent. Selon une politique de marquage des 
corps magistralement mise en exergue par Michel Foucault28, la lésion 
faite à l’autorité parentale se retourne, dans l’excès des supplices, sur les 
parricides condamnés à souffrir « mille morts29 ». Sans surprise, la 
rigueur des peines infligées au parricide royal est plus intense encore. 
Après avoir fait amende honorable, avoir eu la main brûlée et les membres 
entaillés, le cadavre du régicide est brûlé, ses biens sont confisqués, son 
patronyme supprimé et sa maison rasée. La punition frappe aussi les 
parents du coupable, qui sont bannis du royaume à perpétuité. Proche 
de la damnatio memoriae, ce rituel d’exécration totale, frappant jusqu’à 
la postérité du coupable, est emblématique de la démesure de l’attentat 
fait à la personne sacrée du roi de droit divin (ill. 1).

Ill. 1.  Jan ZIARNKO (1575-1626), Figure représentant le supplice et exécution  
de l’arrest de mort donné contre le très meschant, très abominable et très détestable parricide  

Ravaillac le 27 mai 1610, Paris, BnF, Département des estampes et photographie



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 263

L’affirmation de l’essence paternelle du pouvoir politique et domes-
tique concourt donc à faire du parricide un crime d’exception, c’est-à-
dire dérogeant au droit pénal commun : d’ailleurs, comme jadis à Rome, 
le crime est jugé inexcusable, même en cas de folie ; en dépit du principe 
de la personnalité des peines, le châtiment du parricide peut être étendu 
au criminel et à sa famille ; enfin, la seule intention d’attenter à la vie du 
roi est punissable comme si le crime avait été consommé.

Influences canoniques  
et coutumières

Les planches gravées des traités juridiques de la Renaissance représentent 
le concept du crime selon la doctrine qu’elles illustrent (ill. 2). Paru 
en latin en 1554, l’opus du jurisconsulte brugeois Josse de Damhouder 
est enrichi de 69 « élégantes figures » attribuées au graveur anversois 
Gerard de Jode. Dans celle qu’il consacre au crime de parricide, le 
forfait est saisi en cours d’exécution. La nature domestique du crime 
est suggérée par le décor (cour fermée de la domus) et par les armes du 
crime (couteau, bâton). À la jeunesse de l’assaillant masculin s’oppose 
l’âge mûr des victimes des deux sexes. Père, mère, autres ascendants ? 
La représentation duale du parricide est polarisée par le crime dans la 
filiation dont l’image par excellence est celle du fils prêt à poignarder 
volontairement son père (au premier plan) ou à assommer sa mère (au 
second plan). En dédoublant la scène du crime contre des ascendants 
des deux sexes, cette gravure illustre la bivalence du crime attentatoire à 
l’autorité des pères et mères.

Cette herméneutique du droit traduit des choix de parenté et d’au-
torité influencés par le droit canonique, omniprésent dans les traités 
juridiques des xvie et xviie siècles. De même que la religion commande 
aux sujets d’obéir au monarque de droit divin, les enfants sont tenus 
de servir, de craindre, d’obéir, d’aimer et de révérer leurs père et mère. 
Plus discrète que la mention des lois romaines chez les juristes et légistes 
gallicans du xviiie siècle, la référence au Décalogue justifie pourtant 
l’extension du parricide aux simples violences et mauvais traitements 
commis par les enfants envers leurs père et mère, « pour de simples malé-
dictions, pour de simples mauvais traitements dont un enfant auroit usé 



264	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

envers ses père et mère, il est déclaré punissable de mort par les Saintes 
Écritures », observe, au titre du parricide, le criminaliste Pierre-François 
Muyart de Vouglans30. Étendu aux violences perpétrées contre les ascen-
dants et restreint dans la proche parenté, le parricide couvre les atteintes 
à l’autorité des parents légitimes tant du côté paternel que maternel. 
L’homicide de ces « supérieurs » est jugé plus atroce que celui d’un 
descendant par son père ou par sa mère. Si la lésion à l’autorité pater-
nelle est l’essence du parricide, cette terrible transgression est élargie à 
la mère. En ce sens, il serait erroné de conclure à l’existence d’un tabou 
matricide, c’est-à-dire à l’occultation du meurtre de la mère en raison 
de la puissance paternelle31. La langue du droit suit ici les règles linguis-
tiques qui contiennent le féminin dans le masculin32. Ce qui est dit du 
parricide paternel est également adapté à la mère : « l’horreur et atrocité 

Ill. 2.  Gerard de Jode (1509-1591), De Parricidio, gravure sur bois,  
in Josse de Damhouder, Praxis Rerum Criminalium… [1554],  

Anvers, Ioan Belleri, 1562, p. 243



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 265

d’un tel forfait fait hérisser les cheveux sur la tête et retenir la parole au 
milieu du gosier33 ». L’égale atrocité conférée au parricide du père ou de 
la mère illustre l’influence de la législation canonique dans la jurispru-
dence criminelle française, ainsi que l’association des mères à l’empire 
des pères dans la France d’Ancien Régime.

« Père et mère tu honoreras » : la prescription mosaïque a des rami-
fications juridiques débordant la sphère de la doctrine et des pratiques 
pénales qu’elle éclaire. Il en est ainsi de la régulation juridique des 
familles, qu’elle soit le fait de l’État royal ou des normes coutumières. 
La législation royale en matière matrimoniale (rapt, mariages secrets ou 
clandestins, 1556, 1579, 1629, 1730) confie le contrôle des alliances aux 
« pères et mères » criminalisant les unions contractées par les enfants 
mineurs contre « le vouloir et consentement de leurs père et mère ». 
L’édit contre les mariages clandestins (février 1556) évoque « l’honneur 
et révérence paternelle, et maternelle », ainsi que la nécessaire obéis-
sance des enfants de famille « à leurs parents ». La déclaration de Saint-
Germain-en Laye (6 novembre 1639) se fonde aussi sur le premier com-
mandement de la seconde table contenant l’honneur et révérence qui 
est due aux parents. La législation royale exprime la dimension parentale 
de l’autorité dont procède l’aggravation pénale du crime de parricide 
dans la culture politique et familiale de la monarchie absolue.

De même, dans le droit coutumier qui prévaut dans le nord de la 
France, l’autorité paternelle renvoie à l’ensemble des droits et devoirs, 
souvent asymétriques et inégalitaires, qui règlent les rapports entre 
parents et enfants. Les enfants de famille doivent une obéissance absolue 
à leurs père et mère, exerçant sur eux des pouvoirs correctionnels34. 
Ils ne peuvent emprunter, intenter une action en justice, contracter, 
se marier sans leur consentement ; ils risquent l’exhérédation ou l’en-
fermement en cas de désobéissance et peuvent être désavantagés dans 
l’ordre successoral ; en retour, leurs père et mère doivent pourvoir à 
leurs besoins, leur donner une bonne éducation, veiller à leur conduite, 
les établir selon leurs facultés. Ils sont tenus de leur fournir les aliments 
(nourriture, logement, habits). Cet ensemble de droits et de devoirs 
intéressent les deux parents, voire ceux qui en tiennent lieu : « en pays 
de droit coutumier, les enfants de famille vivent sous la dépendance de 
leurs père et mère ». L’identité établie entre le pouvoir et la personne 
des pères fait écran pour appréhender la structure de l’autorité pater-
nelle sous l’Ancien Régime. L’évidence du modèle d’autorité masculin 



266	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

façonnant le modèle d’ordre familial à l’image de la monarchie pater-
nelle est donc à nuancer. Dans le prolongement de ces normes reli-
gieuses et coutumières, la qualification pénale de parricide circonscrit 
le crime contre l’autorité des pères et mères, ces dernières étant asso-
ciées au gouvernement paternel des familles. L’influence du Décalogue 
interroge l’extension de l’autorité dite « paternelle » à d’autres parents 
que le père35. L’atrocité parricide définit la famille comme un lieu 
de pouvoir structuré par la verticalité de relations d’autorité identi-
fiées à l’essence paternelle du pouvoir monarchique ; mais les concep-
tions de l’autorité paternelle qui sous-tendent l’atrocité de ce crime 
débordent la stricte personne physique des pères. Elles introduisent 
un brouillage des frontières de genre entre les catégories du paternel 
et du maternel dans l’exercice de l’autorité. En outre, elles illustrent 
le syncrétisme juridique des criminalistes édifiant une sorte d’autorité 
parentale, à partir des règles pénales romaines acclimatées aux normes 
coutumières et religieuses du royaume. Qu’en est-il de cette élabo-
ration doctrinale dans les pratiques judiciaires du parlement de Paris 
aux xviie-xviiie siècles ?

Jurisprudence des tribunaux

Le parlement de Paris est la première cour souveraine du royaume, tant 
par le prestige de ses magistrats que par son ancienneté et l’étendue de 
son ressort, qui couvre le tiers nord du royaume pour dix millions de 
justiciables, estimation haute, au xviiie siècle. Véritable vitrine de la 
justice royale, le parlement de Paris cherche à imposer sa jurisprudence 
au reste du royaume. Pour en saisir les contours, deux types de sources 
sont mobilisables : les rôles des prisons et les minutes d’instruction des 
procès criminels jugés en appel du Palais.

Depuis le xviie siècle, les accusés du ressort du parlement de Paris 
condamnés à une peine afflictive et corporelle en première instance 
doivent être transférés dans les prisons du parlement de Paris pour y être 
jugés en appel. Obligatoirement tenus par le greffier depuis le xve siècle, 
les registres de la Conciergerie contiennent les noms, la provenance, la 
demeure des accusés jugés dans le ressort, le crime dont on les charge, 
ainsi que les jugements rendus contre eux en première instance et en 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 267

appel. À cet échantillon s’ajoutent 200 procès criminels instruits soit en 
appel du Parlement, soit devant le Grand Châtelet, juridiction de pre-
mière instance, compétente pour Paris et ses faubourgs, et dans la mou-
vance du Palais.

Les registres d’écrous sont un conservatoire de la langue du droit, 
enregistrant la taxinomie du crime qualifié par sa nature familiale. 
Ils livrent 566 parents (sens large) accusés d’un crime à valeur de par-
ricide selon la doctrine (480 homicides, 86 violents à ascendants). Au 
sens large de l’homicide d’un parent au quatrième degré, le contentieux 
du parricide est peu fréquent : il représente environ 1 % des quelque 
45 221 accusés écroués à la Conciergerie dans l’attente de leur jugement 
en appel entre 1694 et 1780. En pratique, la notion savante de parricide 
est rarement utilisée. Elle ne qualifie que 11,3 % (64) des violences paren-
tales poursuivies dans le ressort parisien durant cette période. Le vocable 
« parricide » s’efface devant les accusations d’« excès », de « voies de 
faits », d’« homicide », d’« assassin de dessein prémédité », de « cruel 
empoisonnement » ou de « massacre inhumain » suivant un vocabu-
laire juridique d’une infinie diversité.

La nature familiale des violences est tout aussi diverse. Elle vise 
les époux des deux sexes, les parents légitimes, aussi bien les descen-
dants que les ascendants, les collatéraux, les consanguins (un tiers) et 
les alliés (deux tiers, conjoints inclus) jusqu’au quatrième degré, tant en 
ligne paternelle que maternelle. On y rencontre 182 conjoints (42,8 %) ; 
138 ascendants et descendants (32,4 %), dont 89 pères, mères ou beaux-
parents36 ; 93  collatéraux (21,8 %) ; 12  cas mixtes. Le crime dans le 
couple et dans la parenté légitime domine nettement. Dans le registre 
de la parenté symbolique, le parricide s’étend au roi, conformément à 
la doctrine criminelle. Si le nom savant de parricide est pratiquement 
rare, le concept qu’il recouvre est opératoire. Ainsi la nature fami-
liale des faits n’apparaît jamais au-delà du quatrième degré de parenté. 
Excluant les liens de filiation naturelle et les naissances hors mariage, 
la jurisprudence parisienne du parricide cible la filiation légitime dans 
le cadre du mariage sacrement. Par ailleurs, elle privilégie nettement 
le crime dans l’ascendance, au détriment des homicides perpétrés sur 
des descendants.



268	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Parricider père et mère

Lorsque la qualification de parricide est expressément employée dans 
le ressort parisien, elle désigne, dans plus de trois quarts des cas (soit 36 
pour une cinquantaine d’accusations), l’assassinat ou le meurtre d’un 
ascendant37. Les crimes dans l’ascendance sont le cœur du parricide pro-
prement dit, témoignant de la prévalence accordée à la position d’au-
torité de la victime. Conformément aux interprétations doctrinales de 
la seconde moitié du xviiie siècle, les registres du Palais montrent que 
le père et la mère constituent les neuf dixièmes des ascendants occis par 
leur progéniture révoltée. Vingt-sept pères et/ou mères tombent sous 
les coups de leurs rejetons parricides38, soit 14 pères, 10 mères, 3 pères et 
mères. Les mères représentent 20 % des victimes de « parricide » et les 
pères 28 %. Si le parricide paternel domine, c’est sans éclipser celui de la 
mère. Le 20 décembre 1754, en provenance de Reims, un vigneron est 
transféré à la Conciergerie. Il est accusé de « parricide » pour « avoir 
méchamment et inhumainement massacré Élizabeth Laudé sa mère39 ». 
La suprématie du parricide, au sens du meurtre paternel, n’est donc pas 
aussi absolue qu’on pouvait l’imaginer sous le règne du « roi père ». Dans 
la jurisprudence parisienne, ce sont les parents, au sens strict du terme, 
qui sont la quintessence du crime de parricide. Âgé de 45 ans, François 
Liégé est écroué à la Conciergerie le 10 décembre 1777. Vigneron en pro-
venance de Châtillon-sur-Marne, il est accusé du « parricide de son père 
et de sa mère au village de Montigny40 ». La cour ordonne qu’il soit 
conduit au lieu de son exécution, affublé d’écriteaux portant les mots 
« Doublement parricide ». On ne saurait mieux dire l’extension du 
crime atroce de parricide à ses composantes paternelles et maternelles.

À travers la construction du crime de parricide s’exprime la double 
nature de l’autorité paternelle, instituant une sorte de domination 
bicéphale des père et mère. La « loi divine et naturelle enjoint à aimer 
et honorer notre mère aussi bien que notre père », remarque le juriste 
et homme d’église Guillaume Le Blanc, auteur d’un traité sur le par-
ricide au début du xviie siècle41. Le quatrième commandement revêt une 
valeur heuristique pour comprendre le caractère composite du parricide 
comme crime contre l’autorité des pères et mères selon la jurisprudence 
criminelle qui s’en inspire. L’empire pénal des pères n’exclut pas, loin s’en 
faut, la participation des mères au gouvernement des familles : les « obli-
gations imposées aux enfants tirent indistinctement leur origine de la 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 269

mère comme du père42 ». S’exprime ainsi la double nature d’un gouver-
nement paternel plus « androgynique » qu’on ne l’aurait supposé43.

En provenance de Chalons, en Champagne, le domestique Antoine 
Devaux et Madeleine Adnet, sa femme, sont transférés dans la geôle de 
la Conciergerie le 14 août 1755. Ils sont accusés de « parricide en la per-
sonne des père et mère dudit Devaux44 ». Ici, c’est le singulier qui est élo-
quent : il donne sens à la conception unitaire du couple parental dans 
les usages incriminatoires. En 1705, dans un traité juridique intitulé 
Le Parfait Procureur, le parricide est défini comme le « crime qui se 
commet en la personne des père et mère45 ». Père et mère composent une 
sorte de personne morale incarnant l’autorité des parents dont l’homicide 
tombe sous le chef du parricide suivant le droit pénal – mâtiné de droit 
romain et canonique – appliqué dans le ressort parisien. L’autorité pater-
nelle n’est pas réductible à la personne physique des pères. Elle forme 
une institution dont la pérennité assure celle du gouvernement des 
familles auquel les mères sont pleinement associées. Même bornée par la 
puissance maritale, l’affirmation d’un droit des mères donne pleinement 
sens à l’inscription de l’homicide maternel dans la sphère contentieuse 
du parricide expressis verbis.

Au-delà du parricide expressis verbis, le crime contre les ascendants 
(134 cas46), sans porter le nom de parricide, obéit à une structure simi-
laire. Dans trois quarts des cas, les ascendants visés par un homicide 
qualifié (meurtre, assassinat, empoisonnement) sont les pères et mères, 
voire les beaux-parents, plus particulièrement les beaux-pères. Notons 
qu’à l’instar du crime d’inceste, également étendu à la belle-parenté sous 
l’Ancien Régime47, l’inclusion des beaux-parents dans le cercle des vic-
times potentielles du parricide manifeste l’aggravation du crime lorsque 
les liens de parenté recoupent des positions d’autorité dans la famille. 
Reste que dans le cas de l’inceste, l’aggravation vise le beau-père ou la 
belle-mère abusant de sa bru ou de son gendre, tandis que dans celui du 
parricide, c’est la violence des beaux-enfants envers leurs beau-père ou 
belle-mère qui constitue le caractère atroce de cette forme d’homicide. 
C’est dans le cercle étroit des ascendants détenteurs de l’autorité parentale 
que se situent les crimes expressément qualifiés de parricides ou aggravés 
par la volonté de tuer. Dans la jurisprudence parisienne, comme dans la 
doctrine qui l’encadre souplement, le crime de parricide (avec ou sans le 
mot) résulte de l’alliance des normes pénales romaines (celles du parri-
cidium) et des autres sources du droit familial prévalant dans le royaume.



270	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Scène sociale du parricide parental

Le parricide réprimé dans le ressort du parlement de Paris révèle les 
fonctions paternelles pouvant incomber à d’autres parents que le père 
dans la société d’Ancien Régime. Dans maints procès criminels, la mère 
fait ainsi figure d’auxiliaire de l’autorité paternelle qu’elle supplée, sus-
citant la rage de rejetons parricides.

Des mères auxiliaires des pères…

En 1701, Pierre Gruchet est accusé de tentative d’assassinat parricide. 
Âgé de 35 ans, le garçon arquebusier demeure chez une logeuse à deux 
sols la nuit rue Princesse. « Sorti de chez ses père et mère », dix ans plus 
tôt, il s’est enrôlé dans l’armée durant quatorze ans, au cours desquels 
il s’est marié « sans le consentement de ses père et mère ». De retour 
dans la capitale, il vit de maigres expédients, étant sans travail et sans 
domicile. L’endettement motivé par les débauches (jeu, vin, femmes) 
anime le fils « dérangé » et violent contre ses « père et mère ». Il achète 
une épée à « garde de cuivre et à large lame » avec « l’argent que lui 
ont donné ses père et mère ». Dans la nuit du 7 décembre il force la 
maison « de ses père et mère ». Il « injurie ses père et mère » (à lui : 
« allez bougre de Normand, sors de ta boutique », à elle : « bougresse 
de chienne, de garde de gueuse »). À son père, il assène un coup d’épée 
et à sa mère, « venue auprès de son mari », deux coups de poing sur la 
tête suivis d’un coup d’épée48. Mariage clandestin, vols, outrages, viol 
du domicile, injures verbales et violences corporelles se déclinent du 
côté paternel et maternel. Révélant la structure parentale de la violence 
parricide, les atteintes à leur autorité conjointe sont incriminées sous ce 
chef dans la jurisprudence du Palais au xviiie siècle.

Auxiliaire de l’autorité paternelle dans la législation canonique, 
les mères le sont aussi dans le droit politique, civil ou criminel de la 
monarchie. En cas de minorité ou de vacance du pouvoir royal, la 
reine accède à la régence en tant que mère. La maternité donne un sur-
croît de légitimité à la reine comme « tutrice naturelle du royaume ». 
Dans l’espace domestique, les mères sont en effet associées à l’exercice 
de l’autorité paternelle. Le droit de correction, soit le pouvoir de faire 
enfermer un enfant désobéissant, leur revient, conjointement au père49. 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 271

Au xviiie siècle, les demandes d’enfermement adressées au roi contre les 
enfants dérangés émanent du père et de la mère, voire de l’un des deux 
seulement en cas de veuvage50. Enfin, les enfants de famille contestant 
leur entrée forcée dans les ordres s’opposent à leur père ou à leur mère 
devenue veuve51. À l’instar de ces conflits mettant en scène l’autorité 
conjointe des parents, les violences parricides portent atteinte à leurs 
père et mère. Elles visent aussi le pouvoir fragilisé de leur mère seule car 
devenue veuve.

… Aux mères pères par procuration

Sur la scène sociale du crime réprimé, la veuve parricidée par son fils 
forme une figure ambivalente. Sans le père, la dure autorité des mères 
tutrices de leurs enfants peut être frontalement contestée. Le 11 octobre 
1749, le cadavre d’une femme âgée de 80 ans, le crâne défoncé à coups 
de crosse de pistolet, est découvert dans une vigne de la petite paroisse 
de Condrieu, en Lyonnais. L’affaire révèle les années de mauvaise intel-
ligence opposant mère et fils. Marié à 32 ans et libéré de la férule de sa 
tutrice, avec laquelle il vit toujours, le coupable âgé de 40 ans avoue le 
crime. Il se dit animé de haine contre sa mère qui, depuis son veuvage, 
a disposé d’une partie des meubles et effets paternels sans lui en rendre 
aucun compte52. Le 4 janvier 1750, Thomas Vanel dit « Cul de Peau » 
est transféré à la Conciergerie où il doit répondre du crime de « par-
ricide en donnant la mort à ladite Marguerite Cachat sa mère par trois 
coups de crosse de pistolet à la tête53 ».

Le parricide maternel éclaire les tensions que suscite l’autorité de ces 
veuves agissant de jure en qualité de pères par procuration. Les mères par-
ricidées sont la paradoxale expression de l’autorité qu’elles exercent sur les 
enfants de famille. En effet, les veuves sont souvent instituées « tutrices 
naturelles » de leurs enfants « en l’absence du père ». Au xviiie siècle, 
dans un contexte de forte mortalité conjugale, la tutelle revient au 
parent survivant : il s’agit du père ou de la mère dans plus de neuf cas sur 
dix. Les mères agissent de facto comme des « pères de substitution54 ». 
Lorsqu’elles se remarient, ces prérogatives paternelles sont dévolues à leur 
époux ; le beau-père tient alors lieu de père pour les enfants de sa femme. 
Cette extension juridique de l’autorité paternelle à d’autres parents que 
le père biologique et social forme peut-être une réponse institutionnelle 



272	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

aux recompositions familiales engendrées par l’ancien régime démogra-
phique. Père et mère légitimes, beaux-parents, conjoints : le parricide se 
concentre dans le noyau dur des parents exerçant leur autorité dans la 
famille matrimoniale souvent recomposée par la mort, le veuvage et les 
remariages. On le voit, la jurisprudence parisienne résulte aussi de l’adap-
tation du parricidium antique aux conditions sociales de la vie familiale 
à l’époque moderne.

Parâtres et marâtres aussi

Dans la France d’Ancien Régime, un enfant sur deux risque de passer 
sous la tutelle d’un beau-père ou d’une belle-mère compris sous le titre 
du parricide : « ceux qui meurtrissent leur beau-père, ou leur belle-mère, 
leur parastre ou leur marastre, sont parricides55 ». Cette interprétation 
doctrinale est appliquée dans le ressort parisien. En 1704, Jean-François 
Mathey est transféré dans la geôle du Palais, en provenance de Langres, 
accusé de « méchant parricide […] pour avoir assassiné d’un coup de 
pistolet tiré dans ses domiciles le feu Sieur Estienne Breton son beau-
père et mari de sa mère56 ». À l’instar de cet exemple, un dixième des 
accusations de parricide expressis verbis (trois fois moins que les pères et 
les mères) renvoient à l’homicide d’un beau-parent, surtout le beau-père. 
Un quart des homicides perpétrés dans la belle-parenté intègrent la 
catégorie pénale du parricide au sens strict (soit 9 sur 34). Dans le creux 
de l’autorité du père décédé, l’audace meurtrière des beaux-fils exprime 
d’abord un conflit avec la mère qui rejaillit ensuite sur le beau-père.

En 1746, dans le bourg d’Hierres près de Villeneuve-Saint-Georges, 
les violences répétées et la tentative d’assassinat de deux frères contre 
leur mère et leur beau-père sont dénoncées à l’exempt de la maré-
chaussée de Brie-Comte-Robert par des villageois excédés et terrifiés. 
C’est la décomposition d’une famille mal recomposée après la mort 
du père qui aurait mis le feu aux poudres. Selon un témoin, les frères 
Mariette ont « depuis un temps considérable […] voulu assassiner leur 
mère et leur beau-père dans leur maison ». Un fermier dépose avoir 
connu leur père qui « contenoit ses enfants dans leur devoir » mais 
« après le décès dudit Mariette père dans l’année 1742, ses enfants ont 
eu querelle avec leur mère au sujet de leur part de la succession pater-
nelle » et sont devenus « encore plus méchants avec elle à l’occasion de 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 273

son mariage57 ». Peu de temps après la noce ils entreprennent d’assas-
siner leur beau-père qu’ils « fracassent à coups de marteau dans le corps 
et dans la tête58 ». L’atrocité du parricide du beau-père cible le détenteur 
de l’autorité paternelle qu’il est en droit d’exercer sur les enfants de sa 
femme. Ces pères par l’alliance sont investis de l’autorité paternelle du 
défunt qu’ils remplacent.

Le statut de beau-parent invite à réfléchir à la définition de l’au-
torité paternelle dont procède la qualification pénale du parricide. 
L’ouverture du parricide à la belle-parenté marque la volonté de pré-
server l’autorité dans les familles « complexes » sans cesse recomposées 
par la mort, contraignant à la coexistence entre les générations, ainsi 
qu’entre les consanguins et les alliés, les (beaux-)parents et les (beaux-)
enfants issus de lits successifs. Aux côtés du père figurent les mères et les 
beaux-pères, qui sont loin d’être considérés comme des « sous-parents ». 
Si le père meurt, l’autorité paternelle lui survit dans la personne de la 
mère, voire du beau-père. Le pater familias est une figure du droit qui 
ne se réduit pas à un donné biologique. Cet état du droit explique que 
pères, mères et beaux-pères intègrent le cercle étroit des parents dont le 
meurtre est expressément qualifié de parricide. La jurisprudence pari-
sienne du parricide circonscrit l’urgence répressive assignée à la défense 
absolue de l’autorité des parents et beaux-parents. Taxée d’archaïque par 
les réformateurs libéraux du droit de punir, cette construction pénale de 
l’autorité parentale est toutefois partiellement reprise dans le Code de la 
Révolution puis de l’Empire.

Légalité révolutionnaire et impériale

En dépit de la césure révolutionnaire, a priori porteuse d’un nouvel ordre 
juridique et d’une culture politique radicalement différente, puisque 
centrée sur la défense des libertés individuelles contre la tyrannie 
des pères, la législation pénale de la Révolution est très attachée à la 
famille59. Elle n’ignore pas la part des mères, dans sa définition du crime 
de parricide, manifestement élaborée dans la continuité de la jurispru-
dence criminelle du xviiie siècle. En 1791, le crime de parricide est en 
effet restreint au meurtre des pères et mères légitimes, naturels, ainsi 
qu’à tout autre ascendant légitime60. La  législation pénale conserve à 



274	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

l’incrimination de parricide sa structure inégalitaire. Le crime est défini 
par l’ascendance de la victime. Dans le droit fil de la philosophie des 
Lumières, la critique violente du despotisme paternel sévissant contre 
les libertés individuelles du sommet de l’État jusque dans les familles 
conduit à l’abolition de la puissance paternelle dans le droit civil révo-
lutionnaire. Pour autant, dans la sphère pénale, le meurtre d’un parent 
au premier degré revêt un caractère d’abomination qui le distingue des 
autres homicides. La mention des enfants naturels est tout aussi ambiguë. 
Certes, elle repose sur une harmonisation entre les normes pénales et 
civiles, puisque la filiation naturelle est désormais dotée d’un statut, les 
enfants naturels ayant des droits à la succession dans le droit familial 
révolutionnaire. Mais, alors que ces droits n’entraînent pas l’égalité 
civile plénière avec les enfants légitimes61, la responsabilité pénale des 
enfants naturels est, en cas de parricide, égale à celle des enfants légi-
times. Les enfants naturels ont donc des responsabilités pénales égales 
aux enfants légitimes, sans pour autant bénéficier de l’égalité civile.

Quant au châtiment du parricide, il déroge, lui aussi, aux prin-
cipes punitifs de la Révolution. Le parricide est condamné à la guil-
lotine, mais doit être conduit sur le lieu d’exécution la « tête et le visage 
couverts d’une étoffe noire62 ». Certes, la mort pénale est purgée des 
supplices symbolisant la barbarie de la justice absolutiste. Mais le par-
ricide voilé de noir, et donc privé de toute figure humaine, est exhibé 
comme un monstre, à retrancher du monde des vivants. La peine légale 
du parricide conserve un caractère d’absolue singularité chargée de dis-
tinguer, aux yeux du public, ce crime atroce dans l’échelle pénale de la 
Révolution63. Ni rupture ni continuité avec l’Ancien Régime, la légalité 
révolutionnaire établit dans cet entre-deux la qualification pénale du 
parricide dans le nouveau droit positif.

Le Code pénal de 1810 est pour sa part emblématique des tenta-
tives de syncrétisme juridique ayant pour double objectif de conjuguer 
la restauration de la puissance paternelle – effective dans le Code civil 
de 1804 – avec le respect de l’héritage révolutionnaire64. D’une part, 
le parricide est étendu aux parents adoptifs65 selon une conception de 
la filiation incluant désormais l’adoption, reconnue légalement par le 
Code civil (1804). Mais, là encore, le parricide ne cible que le crime 
commis par des enfants, fussent-ils adoptés, contre leurs ascendants. Le 
Code pénal va d’ailleurs plus loin en reprenant la corrélation entre le 
parricide paternel et le crime politique. À partir de 1810, les attentats 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 275

contre l’empereur, qualifiés de crime de lèse-majesté, sont punissables 
« comme le parricide66 ». Quoique moins nettement que sous l’Ancien 
Régime, la grammaire punitive de l’Empire associe le parricide au 
crime d’État rabattant les liens entre gouvernés et gouvernants sur le 
lexique de la filiation. On ne saurait mieux dire l’imbrication entre le 
droit politique et le droit familial, tant dans le domaine civil que pénal, 
ainsi que les traditions juridiques dont elle procède, en l’occurrence 
l’ancienne jurisprudence elle-même porteuse de l’héritage romain. 
La  caractérisation des châtiments est à ce titre exemplaire puisque, 
comme par le passé, le crime de parricide encourt l’amputation du 
poing droit, ce jusqu’à l’abolition de ce supplice en 1832. La codifi-
cation civile et pénale redonne donc vie à l’empire des pères, lequel 
associe les mères, ainsi que les parents adoptifs et naturels à l’exercice 
de l’autorité dans la famille.

Avec la caution du Décalogue et en conformité avec les normes juri-
diques, religieuses et sociales façonnant la vie familiale, l’atrocité du 
parricide intègre les mères ainsi que les beaux-pères à l’exercice du gou-
vernement paternel comme à l’essence sacrée de la paternité dans la 
res publica. Le pouvoir paternel est une institution dans laquelle le père 
tient une place éminente, mais à laquelle la mère et le beau-père sont éga-
lement associés. Or, cette acception du « véritable parricide » préfigure, 
à quelques nuances près, les définitions légales assignées à ce crime dans 
le Code pénal de 1791 et de 1810. Rejetant l’extension donnée au par-
ricide dans le jus romanum, les magistrats du Palais réservent la qualifi-
cation pénale du parricide au meurtre ou à l’assassinat d’un ascendant 
au premier degré, père, mère, voire beau-père. La construction pénale 
du parricide ne procède pas du décalque ou de l’imitation, mais de l’in-
terprétation des lois romaines qu’il s’agit toujours d’adapter et d’inter-
préter – rôle des juges sous le régime de l’arbitraire, puis du législateur à 
l’ère des codes – selon le principe de l’extension ou de la limitation du 
parricidium. Par leur plasticité, les lois pénales romaines offrent un socle 
de références communes qui concourent à unifier les normes pénales 
familiales sous le régime de l’arbitraire et dans le droit positif issu de 
la Révolution.

Il faut attendre la loi du 4 avril 1970 pour qu’en France la notion 
d’autorité parentale conjointe se substitue à celle de puissance paternelle 



276	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

dans le Code civil. À l’heure de la démocratisation de la vie familiale 
ainsi que de l’individualisation des droits des femmes et des enfants, elle 
implique le partage égalitaire des droits et des devoirs ainsi que des res-
ponsabilités des pères et mères à l’égard de leurs enfants. Si le parricide 
engageait déjà à établir une forme d’autorité conjointe des père et mère 
au sein de la famille, c’est cette réforme du Code civil qui est considérée 
comme l’acte de naissance de l’autorité parentale. La qualification de 
parricide est d’ailleurs supprimée dans le Code pénal réformé en 1994, 
au motif qu’elle représente une conception archaïque du crime aggravé 
en raison du statut parental de l’agresseur. Les plus grands crimes, 
aujourd’hui, sont en effet ceux dont les enfants sont victimes. L’empire 
des pères et mères le cède devant le royaume de l’enfance impliquant, 
autour de ces questions, de nouvelles relations de pouvoirs dans les 
familles, ainsi qu’entre celles-ci et l’État.

 1  Cette contribution s’inscrit dans le cadre des recherches sur les normes pénales de 
la famille (France, xviiie-xixe siècles), que je mène à l’université de Fribourg avec le 
soutien financier du Fonds national suisse pour la recherche.

2  Voir Aurélie du Crest, Modèle familial et pouvoir monarchique (xvie-xviiie siècles), 
Aix-Marseille, PUAM, 2009. Voir aussi l’introduction de cet ouvrage.

3  Élizabeth Claverie, « Anthropologie politique et sociétés contemporaines », in 
Martine Segalen (dir.), L’Autre et le semblable. Regards sur l’ethnologie des sociétés 
contemporaines, Paris, Presses du CNRS, 1989, p.  92 et, dans le même ouvrage : 
Segalen, « Anthropologie de la parenté et société contemporaine », p. 86-88.

4  Selon les civilistes français à l’époque moderne, les pays coutumiers du nord du 
royaume ignorent la notion de « puissance paternelle », ou patria  potestas, telle 
qu’elle prévaut dans les provinces méridionales régies par un droit écrit d’inspiration 
romaine, et lui préfèrent celle d’« autorité paternelle », renvoyant à un ensemble de 
droits et de devoirs domestiques jugés moins étendus. Voir, par exemple, ce qu’en dit 
Claude-Joseph de Ferrière : « En France, la puissance paternelle n’est pas en usage en 
pays coutumier, et il n’y est passé que des vestiges de cette puissance que les Romains 
avaient sur leurs enfants » (Dictionnaire de droit et de pratique, Paris, Nyon, 1768, 
vol. II, p. 437a, art. « Puissance paternelle »).

5  Nous développons l’historiographie de cette question dans Julie Doyon, 
« Families, Individuals, Citizens in the Criminal Culture in the Enlightenment », in 
Maria Pahl et Julien Puget (dir.), Civic Values, Involvment and Expression in the 
Eighteenth Century, Paris, Honoré Champion, à paraître en 2022.

6  Certains crimes de mœurs – adultère, infanticide, inceste, rapt, mariage secret ou 
clandestin –, en tant qu’ils portent atteinte à l’institution du mariage, sont également 
appréhendés comme des atteintes à l’autorité maritale et paternelle. Sur l’accroisse-
ment de l’intervention de l’État dans le domaine familial, voir la synthèse de Sarah 
Hanley, « Engendrer l’État. Formation familiale et construction de l’État dans la 



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 277

France du début de l’époque moderne » [1989], Politix, vol. 8, no 32, 1995, p. 45-65. 
Pour un essai de typologie des normes pénales du droit familial, on pourra consulter 
Doyon, « Les crimes familiaux existent-ils ? Familles et droit pénal (France, xviiie-
xixe siècle) », in Lydie Bodiou, Frédéric Chauvaud et Marie-José Grihom (dir.), 
Les Violences en famille. Histoire et actualités, Paris, Hermann, 2020, p. 31-50.

7  Voltaire, Œuvres complètes de M. Voltaire, t. 87, Lettres du roi de Prusse et de 
M. de Voltaire, Société littéraire-typographique, 1785, p. 246 [Lettre CCXCVIII, de 
Voltaire au roi de Prusse, 8 novembre 1776].

8  David Gilles, « Claude-Joseph de Ferrière et Jean Domat : deux regards sur le 
droit romain », in Les Représentations du droit romain en Europe du Moyen Âge aux 
Lumières, Table ronde du CERHIIP du 13 octobre 2006, Aix-Marseille, PUAM, 
2007, p. 132-170, notamment p. 132.

9  Lesquels ne peuvent guère être envisagés séparément : Géraldine Cazals, « Une 
renaissance. Doctrines, littérature et pensée juridique du xvie siècle en France », 
Clio@Themis, Revue électronique du droit, no 14, 2018.

10  Jacques Krynen, « Le droit romain “droit commun de la France” », Droits, no 38, 
2003, p. 21-35.

11  Gilles, « Claude-Joseph de Ferrière », art. cit.

12  Jean-Louis Thireau, « L’alliance des lois romaines avec le droit français », Droit 
romain, jus civile et Droit français. Études d’histoire du droit et des idées politiques, 
no 3, 1999, p. 350-374.

13  Yan Thomas, La Mort du père. Sur le crime de parricide à Rome, Paris, Albin 
Michel, 2017. Pour la France du xixe  siècle, voir le travail pionnier de Sylvie 
Lapalus, La Mort du vieux. Une histoire sociale du parricide au XIXe siècle, Paris, 
Tallandier, 2004. Pour l’époque moderne, nous renvoyons à notre thèse : Doyon, 
L’Atrocité du parricide au xviiie siècle, op. cit. Voir aussi les études centrées sur le 
droit et la jurisprudence chinoises : Françoise Lauwaert, Le Meurtre en famille. 
Parricide et infanticide en Chine (xviiie‑xixe siècle), Paris, Odile Jacob, 1999 ; Jérôme 
Bourgon, « Lapsus de Laïus. Entre régicide et parricide, l’introuvable meurtre du 
père », Extrême-Orient/Extrême Occident, 2012, p. 313-339.

14  Thomas, « Parricidium. I. Le père, la famille, la cité (la lex Pompéia et le système 
des poursuites publiques) », MEFRA, vol. 2, no 93, 1981, p. 643-715.

15  Jean Bodin, Les Six Livres de la République, Paris, Jacques du Puys, 1577, p. 20 
et suiv.

16  Ibid., p. 21-22.

17  Claude Le Brun de La Rochette, Le Procès criminel divisé en deux livres, 
Rouen, Besongne, 1619, p. 129.

18  Antoine Bruneau, Observations et maximes sur les matières criminelles, Paris, 
Guillaume Cavelier, 1715, p. 365.

19  César Chesneau du Marsais, Des tropes ou des diférens sens dans lesquels on 
peut prendre un même mot dans une même langue [1730], rééd. Paris, David, 1757, p. 44.

20  Thomas Dyche, Nouveau Dictionnaire universel des arts et des sciences, françois, 
latin et anglois, Avignon/Paris, Fr. Girard/Guillyn, 1756, t. II, p. 187.

21  Pierre-François Muyart de Vouglans, Institutes au droit criminel, avec un 
traité particulier sur les crimes, Paris, Le Breton, 1757, p. 526.



278	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

22  Bodin, Les Six Livres, op. cit., p. 21.

23  Sur l’altérité romaine dans le cadre de l’humanisme juridique et littéraire du 
xvie siècle : Cazals, « Une renaissance. », art. cit.

24  Bodin, Les Six Livres, op. cit.

25  Guy Du Rousseaud de La Combe, Traité des matières criminelles, suivant l’or-
donnance du mois d’août 1670, Paris, Théodore Le Gras, 1762, p. 81.

26  Ibid.

27  François Serpillon, Code criminel, ou commentaire de l’ordonnance de 1670, 
Lyon, Perisse, 1767, t. I, p. 151.

28  Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard, 1975, notamment le cha-
pitre II, p. 41-83.

29  Bodin, Les Six Livres, op. cit., p. 25.

30  Muyart de Vouglans, Les Loix criminelles de France, dans leur ordre naturel, 
Paris, Merigot le jeune, 1780, p. 176-177.

31  Michèle Gastambide, Le Meurtre de la mère. Traversée du tabou matricide, Paris, 
La Médirienne, 2002.

32  Guillaume Le Blanc, Discours des parricides, Lyon, Thibaud Ancelin, 1606, p. 49.

33  Ibid., p. 24.

34  Arrêts de règlement du parlement de Paris des 9 et 13 mars 1673, 14 mars 1678, 
27 octobre 1696, 30 juillet 1699 ; ordonnance royale du 20 avril 1684. Outre le droit 
de correction domestique, pères et mères peuvent également faire enfermer par forme 
de correction les enfants mineurs qui se « dérangent » (jeu, ivrognerie, libertinage, 
débauche) : Du Crest, Modèle familial, op. cit., p. 139-142. Voir la note 49 infra.

35  Voir Virginie Lemonnier-Lesage, « La responsabilité des père et mère du fait 
de l’enfant dans l’ancien droit », in Emmanuel Putman, Jean-Philippe Agresti et 
Caroline Siffrein-Blanc (dir), Le Lien familial, lien obligationnel, lien social, journée 
d’étude du 5 avril 2012, Aix-en-Provence, PUAM, 2013, p. 149-165. De manière géné-
rale, l’exercice de l’autorité des mères est rarement envisagé, sinon en cas de veuvage, 
et donc en creux de la puissance paternelle (Scarlett Beauvalet-Boutouyrie, Être 
veuve sous l’Ancien Régime, Paris, Belin, 2001). L’association des mères au gouverne-
ment domestique traverse pourtant tout le droit familial – lois sur le mariage, régu-
lation du droit de correction, droit de succession, etc. – comme on le voit au sommet 
de l’État dans le cas de la régence octroyée à la reine en tant que mère et tutrice natu-
relle des enfants de France (Fanny Cosandey, La Reine de France. Pouvoir et symbole, 
Paris, Gallimard, 2002) ou dans le cas des grands lignages de la noblesse de robe.

36  54 pères ou mères, 34 beaux-pères.

37  Soit 1 tante, 3 conjoints, 3 enfants, 6 beaux-pères, 3 beaux-pères et belles-mères, 
27 pères, mères ou pères et mères.

38  Ce qui représente 54 % des crimes sanglants expressément qualifiés de « parri-
cide » (50).

39  Archives de la préfecture de police (désormais APP), AB 111, 5 septembre 1722, 
Jean-Baptiste Maurois, fol. 37 v°-38 r°.

40  APP, AB 124, 10 décembre 1777, François Liégé, fol. 41 v°.

41  Le Blanc, Discours des parricides, op. cit., p. 20.



	 L’en vers pénal de l’empir e des pèr es� 279

42  Denis Diderot et Jean L. R. D’Alembert (dir.), Encyclopédie, ou dictionnaire 
raisonné des sciences, des arts et des métiers, Paris, vol. 13, 1765, p. 255, art. « Pouvoir 
paternel » (par le chevalier de Jaucourt).

43  Nicole Pellegrin, « L’androgyne au xvie siècle : pour une relecture des savoirs », 
in Danielle Haase-Dubosc et Éliane Viennot (dir.), Femmes et pouvoirs sous 
l’Ancien Régime, Paris, Rivages, 1991, p. 11-48.

44  APP, AB 111, 14 août 1755, Antoine Devaux et Madeleine Adnet, fol. 140 r°, n.s.

45  Pierre Néel Duval de La Lissandière, Le Parfait Procureur, Lyon, Antoine 
Boudet, 1705, t. II, p. 212-213, n.s.

46  Sexe des victimes, tous ascendants confondus : environ 35 % de femmes, 50 % 
d’hommes, 15 % d’hommes et femmes.

47  Agnès Martial, S’apparenter. Ethnologie des liens de familles recomposées, Paris, 
Maisons des sciences de l’homme, 1996, p. 78-83.

48  Archives nationales (désormais AN), Y 10018, Pierre Gruchet, 9 décembre 1701, 
interrogatoire, fol. 1-18.

49  « Le pere a droit de correction sur ses enfans mineurs ; mais ce droit […] appartient 
aussi à la mere » : Claude-Joseph de Ferrière, Dictionnaire de droit et de pratique, 
Paris, Nyon, 1768, t. II, p. 437, art. « Puissance paternelle », n.s.

50  Arlette FARGE et Michel FOUCAULT, Le Désordre des familles. Lettres de cachet des 
archives de la Bastille, Paris, Gallimard/Julliard, 1982.

51  Alexandra Roger, « Contester l’autorité parentale : les vocations religieuses 
forcées au xviiie  siècle en France », Annales de démographie historique, no  125, 
2013, p. 43-67.

52  AN, X2b 1307, Antoine Vanel dit « Cul de peau », 6 octobre-5 décembre 1749, 
interrogatoires et information.

53  APP, AB 108, 14 janvier 1750, Thomas Vanel dit « Cul de peau », fol. 172 r°-v°.

54  Outre ces droits tutélaires, les règles successorales prévoient des dispositions spé-
ciales pour la dévolution des biens propres des femmes mariées pouvant circuler en 
ligne paternelle ou maternelle.

55  Le Blanc, Discours des parricides, op. cit.
56  APP, AB 83, 7 janvier 1704, Jacques-François Mathey, fol. 50 v°-51 r°.

57  AN Y 10111, Jean-Pierre et Antoine Mariette, 1er décembre 1746, information,  
fol. 1-4.

58  AN, Y 10111, Jean-Pierre et Antoine Mariette, 1er octobre 1746, information, fol. 3.

59  Jean-Louis Halpérin, « Le droit privé de la Révolution : héritage législatif et 
héritage idéologique », Annales historiques de la Révolution française, no 328, avril-
juin 2002, p. 135-151.

60  CP 1791, titre II, art. 9 et 10.

61  Comme l’a montré Sylvie Steinberg, l’égalité civile et politique entre les enfants 
naturels et les enfants légitimes (décret du 4 juin 1793, loi du 12 brumaire an II, ou 
2 novembre 1793) est progressivement rognée au fil des lois révolutionnaires. Dès 1795 
furent édictées des mesures adoptées en 1804 et revenant sur l’égalité des successions 
entre naturels et légitimes : Sylvie Steinberg, « Et les bâtards devinrent citoyens. 
La privatisation d’une condition d’infamie sous la Révolution française », Genèse, 
no 108, 2017/3, p. 9-28.



280	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

62  CP 1791, titre I, art. 4.

63  Incendiaires, assassins et empoisonneurs, qui formaient déjà des crimes à part dans 
la hiérarchie criminelle d’Ancien Régime, doivent être menés sur l’échafaud vêtus 
d’une chemise rouge : CP 1791, titre I, art. 4.

64  Pierre Lascoumes, Pierre Lenoël et Pierrette Poncela (dir.), Au nom de 
l’ordre. Une histoire politique du Code pénal, Paris, Hachette, 1989, p. 190-202.

65  CP 1810, titre II, art. 299.

66  « L’attentat ou le complot contre la vie ou contre la personne de l’Empereur, est 
crime de lèse-majesté ; ce crime est puni comme parricide, et emporte de plus la confis-
cation des biens » : CP 1810, titre I, art. 86, souligné par nous.



Sollicitude paternelle, solidarités 
familiales et continuité professionnelle 

dans une famille d’artistes 
aux xviiie et xixe siècles

Emilie Beck Saiello

Le peintre Horace Vernet (Paris 1789-1862), visitant la galerie Vernet 
du musée d’Avignon, quelques années après son inauguration, en 

profita pour rappeler au conservateur la transmission du métier de 
peintre au sein de sa famille :

Vous avez, lui dit-il, des échantillons de tous les membres de notre 
famille qui ont manié le pinceau – excepté d’un seul. Me voici avec mes 
Mazeppa – le sabré et le non sabré – Voilà mon père, représenté par sa 
Course des barberi, et par son Cosaque, un succès d’autrefois. Voici mon 
grand-père Joseph et son frère François ; enfin ces deux panneaux d’at-
tributs rappellent le nom de mon bisaïeul Antoine, le chef de la famille. Il 
vous manque un de mes grands-oncles, frère de Joseph et de François, et 
comme eux fils d’Antoine : il se nommait Jean.

La transmission, au sein de la famille, d’un savoir et d’un métier est 
une tradition ancienne, encore bien vivante au xviiie siècle1, en parti-
culier dans les dynasties de peintres de la Provence. Les De La Roze, 
par exemple, traversent sans discontinuité les xviie et xviiie  siècles 
et constituent le lignage artistique assurément le plus nombreux. Les 
Van Loo pareillement : cinq générations de peintres se succèdent et 
passent d’un anonymat relatif à la renommée internationale. Quant aux 
Vernet, ils sont un autre exemple de cette continuité professionnelle et 
de cette ascension sociale qui prend naissance dans un milieu modeste 
et s’élève jusqu’au sommet de la hiérarchie du métier. Au xviiie siècle 



282	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

se manifeste, dans le monde des artistes et des gens de lettres, un phé-
nomène de reconnaissance et de promotion sociales d’une ampleur sans 
précédent. Ainsi Joseph Vernet (1714-1789), l’un des peintres les plus 
chers et les plus recherchés de son temps, passe-t-il, grâce à ses talents, 
du statut de décorateur provincial à celui d’artiste de renommée inter-
nationale, membre de l’Académie royale et familier des souverains et 
des élites aristocratiques, bourgeoises, intellectuelles, artistiques du 
siècle. Sa fortune et ses relations sont mises au service de sa nombreuse 
famille. Son « livre de raison2 » – l’un des deux seuls conservés pour des 
peintres français au xviiie siècle – est assez précis et détaillé pour que 
l’on puisse, par l’étude des comptes et des notes, mesurer, voire quan-
tifier, le phénomène des solidarités familiales3. C’est aussi un témoi-
gnage précis et précieux sur les relations d’un père avec ses enfants. Au 
fil des pages se révèlent en particulier les préférences de Joseph pour son 
fils Carle, sur lequel il a fondé de grandes espérances, et qui satisfit aux 
attentes de son père en devenant peintre d’histoire. L’exemple de Joseph 
Vernet permet d’analyser le jeu des solidarités familiales ainsi que leur 
utilisation, par et pour les différents membres de la famille, dans le cadre 
de leurs stratégies professionnelles. Le nom, le renom, voire la légende 
créée autour de la prestigieuse figure de Joseph Vernet, ont servi l’am-
bition personnelle de ses descendants obtenant, « au nom du père », une 
reconnaissance institutionnelle leur ouvrant les chemins du pouvoir.

Une dynastie d’artistes4

L’ancêtre de la lignée, André Vernet, est un peintre attesté en Avignon 
en 1665 : oncle (?) d’Antoine (1687-1753), un décorateur de chaises à por-
teurs et de carrosses, actif aux alentours de 1710-1740 (ill. 1). De celui-ci 
naissent Louise, Joseph, Jean-Antoine, Marie-Louise, Élisabeth, Agathe, 
Anne-Marie, Ignace, François-Gabriel, François et Philippe, et peut-être 
d’autres enfants dont l’identité est méconnue5. Parmi cette nombreuse 
fratrie, Joseph, Ignace, François-Gabriel et François exercent, comme 
leur père, le métier de peintre6.

Antoine Vernet, qui a deviné les dons précoces de son fils Joseph, 
confie son éducation artistique à un peintre d’Aix-en-Provence, Louis 
René Vialy (1680-1770). En 1734, grâce au soutien de protecteurs 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 283

provençaux, le jeune homme part à Rome achever sa formation. Cinq 
ans plus tard, il compte parmi ses clients le duc de Saint-Aignan, ambas-
sadeur de France, ainsi que quelques amateurs fortunés : sa réputation 
est faite. Ignace est né en 1726. Peintre lui aussi, il collabore un temps à 
Rome avec son aîné. François Gabriel, né en 1728, n’est connu que par 
un tableau de l’église Saint-Agricol d’Avignon. Son talent a dû rester 
modeste et ne s’est exercé que dans sa ville natale. François, né en 1730, 
commence sa carrière de peintre en Avignon, mais s’établit à Paris 
dès 17537.

Le livre de raison de Joseph Vernet permet tout à la fois de suivre 
les vicissitudes de la carrière de ce frère cadet et de mesurer la solli-
citude de Joseph à son égard. Agathe, la quatrième sœur de Joseph, 
a épousé à l’âge 18 ans, en 1744, Honoré Guibert, un « sculpteur » 
avignonnais, en fait un fabricant de cadres pour tableaux. Parmi les 
neveux de Joseph, plusieurs se tournent également vers des professions 
artistiques. Il y a d’abord les fils de François : Joseph (né en 1760), qui 
porte le même prénom que son oncle et qui, à la mort de son père en 
1780, est sculpteur d’ornements ; Marc Antoine, son frère cadet (né en 
1762), est alors qualifié de peintre des bâtiments du roi8. Mentionnons 
également Guibert fils, ainsi que d’autres neveux, dont il est parfois 
difficile d’établir la profession et la filiation. Nous reviendrons sur 
leurs parcours professionnels avant d’examiner les rapports qu’ils ont 
entretenus avec Joseph Vernet, le plus doué et le plus réputé de cette 
famille d’artistes.

Joseph Vernet s’est placé au premier rang des peintres de sa géné-
ration avec la réalisation des tableaux des Ports de France, commandés par 
Louis XV et réalisés entre 1753 et 1765. Avant d’exécuter cette célèbre série 
de vues panoramiques et d’entamer en France, dès 1753, la seconde partie 
de sa carrière, il avait déjà acquis à Rome une réputation bien établie de 
paysagiste. La qualité de ses tableaux (cascades, couchers de soleil au bord 
de la mer, calmes, tempêtes) avait inscrit, dans sa clientèle, d’aristocra-
tiques voyageurs anglais du Grand Tour, des cardinaux, des ambassa-
deurs, la reine d’Espagne Élisabeth Farnèse ainsi que son fils Don Carlos, 
roi des Deux-Siciles, et, pour finir, Mme de Pompadour et son frère Abel 
Poisson de Vandières (futur marquis de Marigny et directeur général des 
bâtiments, arts, jardins et manufactures du roi). Les souverains d’Europe, 
tout autant que les artistes, les écrivains (Diderot), les riches commerçants, 
les fermiers généraux figurent désormais au livre des commandes qui ne 



284	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Antoine 
VERNET

peintre-décorateur
1687-1753

Louise (Élisabeth)
VERNET

1712-1784

Virginia PARKER Catherine BRUN Marguerite 
MARQUOIS

Françoise-Victoire
DUHAMEL

† 1789

Marie Louise
VERNET

1719

Josephe-Antoine
«GUIBERT jeune»

sculpteur

Joseph Antoine
Ange

VERNET
«neveu abbé»

Agathe
VERNET
1723-1777

Marguerite
Virginie

GUIBERT

Jean-François
VERNET

orfèvre

Ignace
VERNET

peintre
1728-1762

« Neveu 
napolitain »

« Neveu 
le sourd »

Philippe-Bénézet
VERNET

1732

Joseph
VERNET
sculpteur

1759-?

Jean-François
PÉRINAT

Louis-Simon
BOIZOT
sculpteur

Marie Henriette
SALLANTIN

Marie-Rose
BOUCHER

BOUCHER

Antoine-François
VERNET
1730-1779

Marc-Antoine
VERNET

peintre 1761-?

Jean-Antoine 
VERNET
sculpteur

1716-1747

Honoré GUIBERT
sculpteur 

1720-1791

Elisabeth Marie
VERNET

1720

Marie-�érèse
GUIBERT

François-Louis
VERNET
sculpteur

Anne-Marie
VERNET

1725

Marguerite
Françoise Virginie

GUIBERT
v. 1750-1804

François Gabriel
VERNET

peintre
1728-1784

Marie-�érèse
GRANIER

?-1742

Joseph
VERNET

peintre
1714-1789

?

?

1712
Marc

PARKER
peintre-décorateur

Angela-Maddalena
STERN
1707-

Ludovico
STERN
peintre

1709-1777

Veronica
STERN
peintre

1717-1801

Ignazio II
STERN
peintre
?-1775

Ignaz STERN
peintre

1679-1748
Elena CLUM

Giovanni Battista
TELLI

Livio
VERNET

1747 - † v.1820

Carle
VERNET

peintre
1758-1836

Fanny «MOREAU»

Orazio
VERNET

1750

Émilie
VERNET
1760-1794

Jean-François
CHALGRIN

architecte

17761787

Louise-Josèphe
CHALGRIN
1788-1826

Horace VERNET
peintre

1789-1863

Paul DELAROCHE
peintre

1797-1856

Louise VERNET

Béatrice SORIN

Horace VERNET
peintre

1789-1863Louise VERNET

Ill 1.  Arbre généalogique des Vernet 
(xviiie-xixe siècles) 
© Hadjer Melik

cesse de gonfler au fil des ans jusqu’aux dernières années, où pourtant 
Vernet a souvent répété ses formules et peint de mémoire.

Les salons, comme celui de Mme  Geoffrin, l’Académie royale 
de peinture et de sculpture, où il est reçu en 1763, les loges maçon-
niques – Vernet appartient, comme Benjamin Franklin et Voltaire, à la 
loge des Neuf Sœurs –, lui permettent de tisser un réseau de relations 
sociales dont son livre de raison montre toute l’étendue. Ce réseau, le 
peintre n’hésite pas à le solliciter quand il s’agit de procurer de l’ouvrage 
aux siens. Grâce à sa célébrité, il quintuple le prix de ses tableaux entre 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 285

Antoine 
VERNET

peintre-décorateur
1687-1753

Louise (Élisabeth)
VERNET

1712-1784

Virginia PARKER Catherine BRUN Marguerite 
MARQUOIS

Françoise-Victoire
DUHAMEL

† 1789

Marie Louise
VERNET

1719

Josephe-Antoine
«GUIBERT jeune»

sculpteur

Joseph Antoine
Ange

VERNET
«neveu abbé»

Agathe
VERNET
1723-1777

Marguerite
Virginie

GUIBERT

Jean-François
VERNET

orfèvre

Ignace
VERNET

peintre
1728-1762

« Neveu 
napolitain »

« Neveu 
le sourd »

Philippe-Bénézet
VERNET

1732

Joseph
VERNET
sculpteur

1759-?

Jean-François
PÉRINAT

Louis-Simon
BOIZOT
sculpteur

Marie Henriette
SALLANTIN

Marie-Rose
BOUCHER

BOUCHER

Antoine-François
VERNET
1730-1779

Marc-Antoine
VERNET

peintre 1761-?

Jean-Antoine 
VERNET
sculpteur

1716-1747

Honoré GUIBERT
sculpteur 

1720-1791

Elisabeth Marie
VERNET

1720

Marie-�érèse
GUIBERT

François-Louis
VERNET
sculpteur

Anne-Marie
VERNET

1725

Marguerite
Françoise Virginie

GUIBERT
v. 1750-1804

François Gabriel
VERNET

peintre
1728-1784

Marie-�érèse
GRANIER

?-1742

Joseph
VERNET

peintre
1714-1789

?

?

1712
Marc

PARKER
peintre-décorateur

Angela-Maddalena
STERN
1707-

Ludovico
STERN
peintre

1709-1777

Veronica
STERN
peintre

1717-1801

Ignazio II
STERN
peintre
?-1775

Ignaz STERN
peintre

1679-1748
Elena CLUM

Giovanni Battista
TELLI

Livio
VERNET

1747 - † v.1820

Carle
VERNET

peintre
1758-1836

Fanny «MOREAU»

Orazio
VERNET

1750

Émilie
VERNET
1760-1794

Jean-François
CHALGRIN

architecte

17761787

Louise-Josèphe
CHALGRIN
1788-1826

Horace VERNET
peintre

1789-1863

Paul DELAROCHE
peintre

1797-1856

Louise VERNET

Béatrice SORIN

Horace VERNET
peintre

1789-1863Louise VERNET

1740 et 1780. Une petite « toile de teste » (H. 60 ; L. 34 cm) est fac-
turée 150 livres en 1749 et 900 en 1783. Au revenu qu’il tire de son art 
s’ajoutent le commerce lucratif d’estampes et les intérêts de ses place-
ments financiers, si bien qu’en 1775 son capital s’élève à 150 000 livres, 
la peinture lui rapporte bon an, mal an 20 000  livres, ses estampes 
500, et ses rentes 80009. Avec ce revenu, Vernet peut entretenir quatre 
domestiques, pourvoir à l’éducation de ses enfants, ne pas regarder aux 
dépenses de la table, des loisirs et du jeu, enfin se montrer généreux 
envers toute sa famille.



286	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Solidarités familiales. 
Frères et sœurs, neveux et nièces

Frères et sœurs, neveux et nièces bénéficient de son soutien financier, 
ainsi que de ses recommandations. Le premier d’entre eux, Ignace, 
rejoint Joseph à Rome en 1744 pour s’y perfectionner auprès de lui. 
Il copie d’abord les tableaux de son aîné pour le compte de ce dernier, 
puis les imite et, en signant J. Vernet, usurpe son identité et sa répu-
tation. Les deux frères se séparent, Joseph rentre en France, Ignace se 
fixe à Naples, y peint les éruptions du Vésuve et disparaît en 176210. 
Puis, vient son frère François11. En 1763, à peine établi à Paris après sa 
tournée des ports de France, Joseph s’empresse de le présenter à son 
protecteur, le marquis de Marigny. Dix ans plus tard, il sollicite à 
nouveau ce dernier pour procurer du travail à son cadet. Entre 1764 
et 1769, François est associé au travail de Joseph comme apprenti12. Au 
terme de ce délai, il est reçu maître à Paris et dans le reste du royaume. 
François est alors marchand d’estampes, grâce à un prêt de 1200 livres 
que lui a consenti Joseph. Joseph lui fournit son fonds de marchandises 
et lui obtient de prestigieuses commandes : le décor de la salle de spec-
tacle du château de Versailles, celui des petits appartements de la reine, 
celui de la salle à manger du château de Choisy, les marines qui ornent 
les panneaux de la chaise à porteurs de la reine Marie-Antoinette13. 
Ce peintre décorateur meurt à 50  ans en 1780, laissant une veuve, 
Marguerite Marquois Vernet, deux enfants encore mineurs, Joseph et 
Marc Antoine, ainsi que le « neveu napolitain ». Vernet assure alors la 
subsistance de la famille par des gratifications régulières14. Le beau-frère 
Guibert, époux d’Agathe, bénéficie également de son soutien15. Joseph 
l’introduit auprès du marquis de Marigny dès 1755 et lui fournit régu-
lièrement de l’ouvrage, à commencer par les bordures des tableaux des 
Ports de France. Guibert travaille désormais pour le roi et participe au 
décor de la salle de spectacle de Versailles. Enfin, bien qu’il ne semble 
pas avoir de difficultés financières, Joseph lui prête occasionnellement 
de grosses sommes :

En 17[65 ?] Le. J’ay Pretté a Mr Guibert sculpteur mon Beau frere mille 
Livre ; en suposant que c’est Mr L’abbé Monier d’avignon qui Luy Prette 
Lequel a fait une Reconnaissance chez Mr Terris notaire apostolique a 
avignon que cette somme m’appartient ; on est convenû que Mr Guibert 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 287

paÿeroit Tous les ans 60  l. d’interest, jusqu’à ce qu’il rende La  ditte 
somme ; on a mis de fort interest ; pour L’engager a la Rendre bientôt 
d’ailleurs ; Le Produit de cette somme est destiné a faire du bien a ces 
Parents ou aux miens qui peuvent en avoir besoin car je n’ay jamais 
entendû garder cet interest pour moy16.

En retour, Guibert lui procure des clients :

Mon beau frère Guibert vers les derniers jours d’ottobre m’a demandé un 
tableau pour Mr Bellisard Architecte il doit etre de 29 pouces et demy 
sur 22 et un quart non compris la feuillure17.

Joseph Vernet aide sa sœur aînée Élisabeth, qui est restée célibataire, 
en lui versant une petite pension annuelle et en faisant face à ses 
dépenses18. De plus, il distribue généreusement étrennes et cadeaux à 
ses neveux et nièces. Léon Lagrange, qui y a consacré plusieurs pages, 
qualifie cette parentèle de « bataillon sacré des neveux19 ». Les filia-
tions et les professions qu’il a établies sont contestables, ce qu’on ne 
peut lui reprocher, tant il est difficile d’établir leur arbre généalogique. 
Citons d’abord le fils d’Ignace, ou le « neveu napolitain », proba-
blement revenu en France20 quelques années avant le décès de son père 
(en 1762). Ses oncles se chargent de son entretien : François l’accueille 
dans sa maison, et Joseph – oublieux de la concurrence déloyale que 
lui fit Ignace – pourvoit régulièrement à ses besoins. Jusqu’à ce que, 
devenu militaire dans le régiment d’Auvergne en 1770 ou 177121, le 
neveu napolitain parte pour les Antilles en novembre 1775. Viennent 
ensuite les deux fils de François, dont Vernet devient le tuteur à la mort 
de leur père en 1780 : Joseph, âgé de 20 ans, Marc-Antoine, de 1822. 
L’aîné, Joseph, est sculpteur d’ornements et c’est sans doute pour ce 
neveu homonyme que l’oncle cherche (à la mort de son père ?) d’éven-
tuels contrats :

Mr Le Moyne Architecte Rüe d’Enfer qui doit faire la Salle d’assemblée 
du clergé ou il peut y avoir de l’ouvrage de sculpture pr Mon neveu 
protégé par l’évêque d’autun23.

Le 15 [Juillet 1781] paÿé a Mon neveu peintre pr les ouvrages de peinture 
et dorure qu’il a fait faire chez moy 133 l. et 48 l. pour luy24.



288	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Le cadet, Marc Antoine (simplement Antoine dans le livre de 
raison), aurait succédé à son père dans sa charge de peintre des bâti-
ments du roi. Il épouse (à une date inconnue) Françoise Victoire 
Duhamel25. Honoré Guibert et Agathe Vernet ont eu quatre enfants, 
un garçon et trois filles. L’aîné, que Vernet appelle « mon neveu Guibert 
le jeune » – puis « le jeune Guibert » à partir de 1780 – ainsi que sa 
sœur cadette figurent dès 1764 parmi les bénéficiaires des étrennes de 
l’oncle. L’inventaire après décès d’Honoré Guibert, le 23 février 179126, 
permet de compléter ces informations. « Le jeune Guibert » s’appelle 
Joseph Antoine, est sculpteur comme son père et demeure à Chaillot. 
Ses sœurs se nomment respectivement : Marie-Thérèse, célibataire, 
marchande mercière, demeurant à Paris rue du Théâtre-Français, près 
de Saint-Sulpice ; Marguerite Virginie, épouse de Louis-Simon Boizot 
(1743-1809), sculpteur comme son beau-père Guibert27 ; et Marguerite 
Françoise Virginie, épouse de Jean François Périnat28.

Il est difficile d’établir avec certitude la filiation des autres neveux. 
Vernet fournit cette précision : « Le 2e [janvier 1773] Etreinnes a mes trois 
neveux fils de mon frère, 9 l. 0029. » Il ne peut être question ni des deux 
fils d’Antoine, ni du fils d’Ignace (le « neveu napolitain »). Il s’agirait 
plutôt des trois fils de Jean Antoine Vernet, sculpteur en Avignon, marié 
à Catherine Brun et précocement décédé en novembre 1747 à l’âge de 
31 ans30 : Joseph Antoine Ange, né en 1742, François Louis, en 1744, 
et Jean François, en 1747. C’est sans doute François Louis Vernet (ou 
Louis François Joseph), sculpteur31 qui est mentionné fin 1769 (il a alors 
25 ans), comme « mon neveu Vernet sculpteur », c’est-à-dire sculpteur 
d’ornements, fabricant de cadres : « Le 16 [juin 1770] paÿé mon neveu 
sculpteur pr 2 petites bordures [cadres32]. » Il passe sa maîtrise en 
octobre 1770 à l’Académie de Saint-Luc, puis remplit les pages du livre 
de raison de ses emprunts d’argent et de ses changements d’adresse, se 
marie en 1772, baptise sa fille en 1782. Joseph l’associe étroitement à son 
travail en lui procurant régulièrement de l’ouvrage. C’est probablement 
à lui et à son épouse que Vernet fait en décembre 1780 ce cadeau : « Le 13 
pr deux cüilleres a Ragoust et un gobellet pour Le Bain marie dont j’ay 
fait present a la femme de mon neveu ainé fils de mon frere33. » Il serait 
décédé en 178434.

Le 4 mars 1780, Vernet évoque « mon neveu l’abbé35 », prénommé 
Antoine, et précise plus loin le « fils de ma belle sœur36 ». Est-il Joseph 
Antoine Ange, né en 1742, fils de Jean Antoine le sculpteur d’Avignon, 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 289

frère aîné de François Louis, le sculpteur toujours à court d’argent ? 
Témoin le 16 février 1779 de l’inhumation à Saint-André des Arts à 
Paris de François Vernet, il est qualifié de clerc tonsuré du diocèse de 
Paris. Il devient en novembre 1781 novice chez les frères de la Charité 
(qui gèrent l’hôpital homonyme à Paris37). Un autre neveu, « mon neveu 
l’orfèvre38 », s’ajoute en 1772. Il pourrait s’agir du dernier fils de Jean 
Antoine Vernet, Jean François. Il fait son apprentissage chez M. Violet, 
avant d’entrer dans la boutique d’Aubert d’Avignon, joaillier de la cou-
ronne, ami et voisin de Vernet aux galeries du Louvre. Apparaît en 
janvier 1784 « mon neveu le sourd », dont prennent soin la sœur aînée 
de Vernet, Élisabeth, puis, après le décès de celle-ci, Honoré Guibert. 
Son existence dans le livre de raison est brève. En décembre de la même 
année, Joseph Vernet verse 60 livres pour son enterrement39. Enfin, une 
nièce Vernet, domiciliée à Paris, et très probablement l’épouse de l’im-
pécunieux sculpteur François Louis Vernet, est mentionnée à quatre 
reprises : le 20 février 177940, elle reçoit 60 livres de Joseph ; le 19 avril 
1781, il lui rembourse un envoi d’huile41 ; le 15 octobre 178142, Joseph 
verse une aumône à un Avignonnais qu’elle lui a recommandé ; enfin le 
4 août 1785, il donne un pourboire à son serviteur43. La nièce à laquelle 
Vernet offre, ainsi qu’à sa petite-fille Louise Josèphe Chalgrin, une paire 
de sabots, le 7 novembre 178544, est la fille de François Louis, alors âgée 
de 3 ans. Le livre de raison fait trois fois mention, en 1768 et 1770, d’un 
Marquoy doreur45, auquel Vernet confie du travail. S’agit-il du beau-père 
ou d’un beau-frère d’Antoine Vernet, mari de Marguerite Marquois ? Si 
tel est le cas, la sollicitude de Joseph Vernet s’étend à un cercle familial 
élargi à ses parents par alliance.

Au fil des pages du livre de raison, il apparaît que Joseph Vernet 
n’a jamais fait défaut à la solidarité familiale. Étrennes, prêts, com-
mandes s’ajoutent au commerce lucratif des estampes auquel les siens 
sont associés. Quant aux recommandations, il n’a jamais hésité à faire 
profiter les siens de ses relations ou de sa notoriété. L’esprit de famille 
fut bien l’un des traits marquants de son caractère. Que frères et neveux 
de Joseph Vernet se soient tournés vers des carrières artistiques n’a, 
a priori, rien d’étonnant ; il s’agit de la transmission du métier au sein 
de la famille. La profession du père, Antoine Vernet, a pu déterminer 
la vocation des fils. Mais la réussite de Joseph a sans doute encouragé 
ses frères et ses neveux à choisir la carrière de peintre ou de décorateur. 
Deux de ses frères, Ignace et François, ont fait leur apprentissage dans 



290	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

son atelier, le premier à Rome, le second à Paris. S’ils n’ont jamais 
acquis le talent ni la notoriété de Joseph, du moins ont-ils vécu de leur 
métier. Trois membres de sa famille ont travaillé pour le roi : son frère 
François déjà cité, le beau-frère Honoré Guibert et, dans la joaillerie, 
le « neveu orfèvre ». Parmi les neveux, outre ce fils d’Ignace – dont 
Joseph a dû estimer qu’il avait encore moins de talent que son père pour 
la peinture –, deux sont devenus « sculpteurs », deux autres peintres. 
Certains ont profité, voire abusé, dans le cas d’Ignace, de la générosité, 
de la célébrité et de la position sociale de Joseph pour assurer leur car-
rière et en tirer profit. François serait sans doute resté barbouilleur 
de chaises à porteurs en Avignon et Honoré Guibert encadreur pro-
vençal à la clientèle limitée s’ils n’avaient bénéficié de l’assistance et de 
l’entregent de Joseph à Paris. Quant aux liens de Vernet avec son fils 
Carle – et avec son petit-fils Horace –, ils dépassent le cadre de ces soli-
darités familiales : l’amour paternel suffit-il à expliquer les encourage-
ments et le soutien professionnels de Joseph ?

Tel père, tel fils46

Du mariage entre Joseph Vernet et Virginia Parker, à Rome, en 
novembre 1745 sont nés quatre enfants. Livio (ou Louis), né à Rome en 
1747, ne montra jamais de dispositions pour la peinture, devint commis 
aux fermes, puis régisseur des tabacs en Avignon (1785). Le deuxième, 
Orazio, né en 1750, mourut au berceau. Carle vit le jour à Bordeaux en 
1758, pendant la tournée des ports de France, et Émilie à Bayonne, 
en 176047 (ill. 2). Si l’on en croit le « journal » paternel, Carle a dès l’âge 
de 11 ans pris « ses galons de rapin » :

Carle a commencé à dessiner chez Mr  Lépicié, le 1er  juillet 1769 
[le  peintre Nicolas-Bernard Lépicié (1735-1784)]. –  Il a commencé à 
peindre le 14e novembre 177148.

Le 5 août 1772, son père l’emmène dessiner à Meudon où les Vernet ont 
logé dix ans plus tôt, en 1762. Le 17 octobre 1773, il lui donne un écu de 
6 livres pour une tête qu’il a peinte49. Deux ans plus tard, le 14 janvier 
1775, Carle, alors âgé de seize ans et demi, reçoit un premier salaire de 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 291

2 louis pour un dessus-de-porte50. À l’été 1778, le père et le fils partent 
pour la Suisse. Ils visitent Genève, Lausanne, les chutes du Rhin à 
Schaffhouse, le canton de Berne. Ils rendent visite à Voltaire, à Ferney51. 
Durant l’automne 1785, c’est en Avignon qu’ils entreprennent ensemble 
un dernier voyage, Joseph pour retrouver la lumière du Midi, Carle pour 
former sa sensibilité. Entre-temps, le père veille à l’éducation artistique 
de son fils et pourvoit généreusement à toutes ses dépenses : matériel de 
peinture et de dessin, bals, équitation, étrennes, loisirs. Cette sollicitude 
surprend Cochin qui en fait part à Jean-Baptiste Descamps, directeur 
de l’école de dessin de Rouen :

De Paris, ce 10 may 1787. Le fils cadet de Vernet, c’est-à-dire celui qui 
est peintre, vient d’échapper au plus cruel danger. Son père (qui est 
d’une foiblesse inexprimable pour ses enfans) a grand soin d’entretenir 
un joli cheval pour les plaisirs de ce fils, qui lui a persuadé que cela étoit 
très nécessaire pour sa santé. J’avoue que je n’en pense pas tout à fait de 
même, car il me semble à moy que cela lui sert principalement à perdre 
son temps et à négliger son talent, a suivre touttes les chasses de Mr le 
Duc d’Orléans &c, &c, &c52.

De fait, le père paie les leçons d’équitation, les palefreniers, l’équi-
pement du cavalier et finit par acheter le cheval, en octobre 1779, pour 
la somme de 35 louis. De cette passion pour l’équitation, Carle tira l’un 
des principaux thèmes de son art : la représentation des chevaux et des 
cavaliers. Quant à l’apprentissage de la peinture, Carle n’y dépense rien 
que son père ne finance :

Avril  1774. Le 15 donné a Carle pour Le modele a l’academie d’été. 
18 livres. Juillet 1774. Le 19 donné a Carle pr achetter un livre d’anatomie. 
8 l. 08. Mars 1775. Le 4 pr Brosses et pinceaux pr carle et pr moy. 10 l. 1053.

May 1775. Le 23 pr une palette pr carle 1  l. 16. Juin 1776. Le 9 donné a 
carle pr le modèle chez Mr L’Epicié54.

Mars 1779. Le 10 achetté une esquisse de carle 12 l. 0055.

L’ambition de Joseph est de voir son fils remporter le prix de peinture 
de l’Académie. En 1779, le jeune homme n’obtient que le second prix, 
ce qui ne lui ouvre pas les portes de l’Académie de France à Rome. Puis, 



292	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Ill. 2.  Joseph Vernet, Vue d’un port méditerranéen au soleil couchant avec un portrait  
de l’artiste, de sa fille Émilie Chalgrin, de son fils Carle, sa belle-fille Fanny Moreau  

et son serviteur Saint-Jean, huile sur toile, H. 87 ; L. 113,6 cm (signé et daté en bas à gauche :  
« j. vernet / F. 1788 », New York, vente Sotheby’s, 31 janvier 2013, no 95)



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 293

il manque le concours de 1780, comme l’indique cette lettre adressée 
par le peintre Jean-Baptiste Marie Pierre à Vien, directeur de l’Aca-
démie de France à Rome :

A Vien, 21 août 1780. Je ne sais pas si Vernet le fils concourra, il a été 
malade et n’a pas pu terminer son tableau. Le jeune homme est fort 
délicat, trois heures de travail l’abattent et malgré les grandes dispositions 
qu’il a reçu de la nature, sa santé pourroit bien arreter sa course, qui pro-
mettoit d’etre brillante.

Vous sçavés que l’ainé Vernet (Livio) a pris une autre route. Le père se 
trouvera vraisemblablement seul d’artiste56.

Carle tente à nouveau sa chance en 1782. Joseph assure la logistique :

Avril 1782. Le 14 paÿé a Mr Perin menuisier pour un chevalet deux bancs 
pour le meme chevallet et une caisse pr un Tableau et Tout ce qu’il a fait 
a La Loge de carle 27 l. 0057.

Carle obtient enfin le prix de Rome, avec un tableau représentant 
L’Enfant prodigue (Beaux-Arts de Paris). Vernet gratifie généreusement 
concierge et modèles :

Septembre 1782. Le 7 donné a l’occation du prix qu’a gagné carle a l’aca-
demie au concierge 24 l. et aux modeles 24 48 l. 0058.

Cochin, dans une lettre du 31 août 1782 adressée à Descamps, relate à sa 
façon l’événement :

Je sors de l’Académie où nous venons de juger nos prix avec l’applaudis-
sement des maîtres et des élèves. Le fils de Vernet a le premier prix et un 
jeune homme nommé Taraval âgé de seize ans et demi a gagné le second 
premier prix […]. Toute la famille Vernet en étoit aux larmes et il s’est 
passé plusieurs scènes de plaisir très attendrissantes59.

Début novembre, Carle part pour l’Académie de France, Joseph ras-
semble alors dans son livre de raison toutes les questions qu’il pose dans 
ses lettres à son fils sur son séjour à Rome et toutes les recommanda-
tions qu’il lui adresse :



294	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

s’il a vû Mr Baldrighi a Parme. S’il a passé a Boulogne et ce qu’il y a 
vû. maître italien inutile. Si la table est passable a l’Académie. S’il a 
vû quelque chose a Sienne. Ses etudes. Jouer a la balle. Rester a Rome. 
affection de l’ame. Permission pr le spectacle. monter a cheval. Conseils 
de Mr La Grenée. Argent qu’il a depencé. S’il a Rendû Les Lettres. Ecrit 
le 20 janvr 1783.

Moderation pr le cheval. finir tous Les ouvrages. de la caisse que je Luy 
envoye. fait des compliments a ses amis. sur les plaisanteries qu’ils ont 
fait. Ecrit le 27 janvr 1783.

Me dire combien il luy Reste d’argent. Ne pas s’amuser a peindre des 
bagatelles et n’en pas donner a ses camarades. le movais temps qu’il fait 
icy. Ecrit le 3 fevr

combien il luy Reste d’argent. dessiner quelque chose dans ses prome-
nades. faire ce qu’il voudra a l’egard d’un tableau de sa composition. ne 
pas s’amuser a faire des bagatelles ou bien ne faire que des croquis bientot 
faits. approbation sur ce qu’il a fait a l’egard du soldat modele. maitre 
italien inutile. comparaison de climat et de santé de Rome et Paris Ecrit 
le 25 fevr

des desseins d’après Raphael et autres d’apres qui il doit peindre. de son 
frere qui va a Cette. Selle et Bride que j’ay paÿé. Revennir pour peut que 
sa santé coure des Dangers.

Ecrit le 27 avril60.

En fait, Carle n’a pas attendu ce dernier conseil paternel. Dès le 1er mai 
1783, il est de retour à Paris. Est-ce le mal du pays ou bien l’amour d’une 
jeune fille de Nogent-sur-Oise61 qui a précipité son retour ? Quoi qu’il en 
soit, les parents de celle-ci ont profité de l’absence du jeune homme pour 
la promettre à un autre prétendant62. En 1786, Carle est initié à la loge 
parisienne Saint-Jean d’Écosse du Contrat social63. Il visite aussi réguliè-
rement la loge des Neuf Sœurs64 où sont inscrits son père et son futur 
beau-père, le dessinateur Jean-Michel Moreau, dit Moreau le Jeune65. Au 
début de l’année 1789, Carle est agréé à l’Académie royale de peinture 
et de sculpture, avec pour morceau de réception Le Triomphe de Paul 
Émile (New York, Metropolitan Museum). Le 24 août, écrit Georges 
Wille dans son Journal, il y est reçu par ses pairs :



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 295

D’après le cérémonial en usage dans cette académie, le récipiendaire était 
introduit par un huissier qui le présentait à chacun des membres, aux-
quels il devait faire un salut. Lorsque Carle Vernet fut arrivé devant son 
père, ils oublièrent tous les deux les lois de l’étiquette, et se précipitèrent 
dans les bras l’un de l’autre, aux acclamations de l’assemblée qui, pour la 
première fois depuis sa fondation par Louis XIV, voyait un père et un fils 
siéger en même temps dans son sein66.

Dans les succès de Carle, quelle est la part des aptitudes personnelles 
et quelle est celle de l’influence paternelle ? Joseph Vernet, paysagiste, 
a parfaitement compris l’importance des nouveaux acteurs du marché 
de l’art : la critique, qui joue un rôle essentiel entre esthétique et poli-
tique, et le public des salons, qui plébiscite les formes de peinture jugées 
jusqu’alors secondaires (le paysage, la nature morte…). Il a été le témoin 
de l’avènement d’une puissante bourgeoisie d’affaires (il n’y a pas moins 
de dix-neuf fermiers généraux dans ses relations). Il a su aussi intégrer 
les loges maçonniques, sociétés de pensée dont l’influence a été déter-
minante, dès le xviiie siècle, dans la formation de nouvelles solidarités. 
Mais, il a aussi su prendre en considération l’influence de ses confrères, 
les artistes de l’Académie, soucieux de leur légitimité et attachés à une 
hiérarchie des genres qui place au premier rang les tableaux d’histoire. 
De plus, il a mesuré le rôle essentiel de l’administration publique, telle la 
direction des Bâtiments du roi, qui dispose des commandes officielles67. 
Il est sans doute difficile de trancher, en l’absence de preuves, en faveur 
de l’une ou l’autre hypothèse. On peut supposer que la place que tenait 
désormais Vernet au sein de l’institution académique a pu jouer un rôle 
officieux dans l’attribution des prix et des honneurs à son fils.

Quelques mois plus tard, le 3 décembre 1789, Joseph Vernet mourait 
d’une « fluxion de poitrine » (pleurésie), à l’âge de 75 ans. Mais il avait 
réalisé, à travers Carle, ses ambitions de peintre d’histoire68. Doué de 
talent pour les paysages et les marines, il s’était vu refuser en 1734 l’ad-
mission (au tour extérieur) à l’Académie de France à Rome, réservée 
aux représentants du « grand genre », la peinture d’histoire. À Rome, 
néanmoins, il avait consciencieusement étudié l’antique et le nu, bases 
de cette dernière, et il s’était attaché, dans ses tableaux de paysage, au 
récit des activités et des drames humains, qui laissaient plus de part 
à l’invention –  jugée plus noble que la description –. Selon Diderot, 
comme d’autres avec lui : « Les marines de Vernet, qui m’offrent toutes 



296	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

sortes d’incidents et de scènes, sont autant pour moi des tableaux d’his-
toire que les Sept Sacrements de Poussin, La Famille de Darius de Le 
Brun, ou la Suzanne de Van Loo69. » Il avait également été reçu à l’Aca-
démie, avait pu bénéficier de tous les avantages et honneurs réservés 
aux membres de cette noble institution et avait obtenu un logement 
au Louvre. Bien qu’apprécié par la clientèle et reconnu de tous, il était 
demeuré un représentant du petit genre. La hiérarchie des genres restait 
en effet inébranlable au xviiie  siècle au sein de l’Académie et seule 
la peinture d’histoire y jouissait d’un grand prestige. C’est grâce au 
soutien et aux encouragements de son père que Carle avait pu se hisser 
jusqu’à « l’aristocratie » de la peinture.

Au nom du père

Dans les relations entre Carle, Horace et Joseph, quelle est, après la 
mort de ce dernier, la part de l’amour filial et de l’admiration, et quelle 
est celle du calcul professionnel et politique (ill. 3) ? Carle inaugure avec 
Gros, sous le Premier Empire, la peinture militaire mais réussit surtout 
dans les scènes populaires, les petits métiers de Paris, les cavaliers et les 
chasses. Au Salon de 1808, l’empereur Napoléon lui remet la Légion 
d’honneur dans la galerie du Louvre, pour son tableau Le Matin de 
la Bataille d’Austerlitz (Versailles, Musée national des châteaux de 
Versailles et de Trianon) :

Joséphine, s’approchant du peintre à son tour, lui dit, avec sa grâce de 
créole : « Il est des hommes qui traînent un grand nom ; vous, Monsieur 
Vernet, vous portez le vôtre70. »

Bien que fidèle à la monarchie, Carle a travaillé pour Napoléon, pei-
gnant les batailles de Marengo, de Rivoli, d’Austerlitz, de Wagram et 
le bombardement de Madrid. Pour ce dernier tableau il reçoit même de 
l’empereur, pendant les Cent-Jours, une gratification de 6000 francs71. 
En 1815, l’Empire s’écroule et la Restauration ramène les Bourbons sur 
le trône. Carle devient en quelque sorte le peintre officiel de la cour. 
Il est chargé de représenter l’entrée de Louis XVIII à Paris et de faire 
un portrait du duc de Berry (fils de Charles X) en costume de général 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 297

Ill 3.  Horace Vernet,  
Portrait-charge présumé de Quatremère  

de Quincy, plume et encre brune,  
H. 10,8 ; L. 7,8 cm (monogrammé  

en bas à droite : « hv ») ;  
Carle Vernet, Cavaliers, aquarelle 

sur esquisse au crayon noir, 
H. 8,2 ; L. 10,6 cm (monogrammé  
en bas au centre : « C.V Rome ») ;  

Joseph Vernet, La Cuisine  
en extérieur, plume et encre brune, 
H. 10,7 ; L. 13,1 cm (annoté en bas  

à gauche : « croquis de Joseph  
Vernet donné à Rome à M. Lemonnier 

par Carle Vernet  en 1829 »). 
Trois dessins sur un même montage, 
collection particulière  © De Bayser.



298	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

des chevau-légers. Mais Horace n’est pas du même parti. En 1814, il 
a défendu, sous les ordres du maréchal Moncey, la barrière de Clichy 
et reçu, à ce titre, la croix de la Légion d’honneur. Dans ce nouveau 
contexte de la Restauration, plusieurs événements peuvent être à la 
fois interprétés comme des témoignages d’affection familiale ainsi que 
des entreprises politiques au service de la carrière. Ainsi, peut-on ana-
lyser les motivations du voyage à Rome effectué par Carle et Horace en 
1820. Son but est sans doute d’abord de retrouver le souvenir de Joseph. 
En effet, le 3 mars, Horace écrit à son oncle Livio :

Nous avons fait plusieurs courses pour voir les maisons que mon grand-
père a habitées, celle où tu es né et l’église où tu as été baptisé. Toutes 
ces choses ont un grand charme pour moi. Je regrette de ne pouvoir te le 
faire partager72.

Le 8 avril, après une excursion à Tivoli, Carle ajoute ces précisions dans 
une lettre adressée à sa fille Camille :

Nous avons été hier à Tivoli avec Thévenin73. J’y ai reconnu toutes les 
choses dont mon père faisait ses choux gras (c’était son expression). Nous 
avons appris là que c’est lui qui a découvert la grotte de Neptune ; avant 
lui, personne n’avait osé y descendre. On nous a fait voir l’arbre auquel 
il s’est fait attacher pour y parvenir ; c’est d’une hardiesse surprenante74.

Mais l’autre objectif de ce voyage est d’arracher Horace à ses amitiés 
(Géricault, le colonel Langlois, le colonel Louis Bro, les généraux Foy et 
Lamarque…) et à des menées politiques compromettantes. Son atelier 
du 11 rue des Martyrs, dans le quartier de la Nouvelle-Athènes, est en 
effet un salon de bonapartistes, de libéraux et de républicains75. En 1816, 
il a dessiné une caricature représentant le roi Louis XVIII venant de 
déféquer, avec à ses pieds un étron, et à ses côtés un personnage (le duc 
de Richelieu, Premier ministre ?) s’apprêtant à torcher le royal posté-
rieur. Le dessin est ainsi annoté de la main de l’artiste : « Le porte-coton 
du Roi Louis dix huit fait par Horace Vernet chez nous le 20 décembre 
181676. » Provocateur, il envoie, au Salon de 1822, des tableaux consacrés 
aux batailles de l’Empire. Ils sont naturellement refusés et Horace 
monte chez lui une exposition privée d’une quarantaine d’œuvres dont 
Le Soldat laboureur, La Défense de la barrière de Clichy, Le Tombeau 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 299

de Napoléon et L’Atelier77. Par ailleurs, l’appartenance à la franc-maçon-
nerie d’Horace Vernet n’a jamais été un véritable mystère. Il entre en 
1819 à la loge Anacréon78. Et terminera au grade le plus élevé du Suprême 
Conseil du Rite écossais Ancien et Accepté79. On le soupçonne aussi 
de participer aux menées subversives de la charbonnerie, au temps de 
la Restauration. La stratégie de Carle s’est malgré tout révélée payante 
car, à l’issue du Salon de 1824, le roi Charles X décore à la fois le père 
et le fils. Carle reçoit le grand cordon de l’ordre de Saint-Michel et 
Horace est fait officier de la Légion d’honneur. Un grand tableau de 
François-Joseph Heim, conservé au musée du Louvre, Charles X distri-
buant des récompenses aux artistes exposants du Salon de 1824 au Louvre 
le 15 janvier 1825, immortalise l’événement.

Autre épisode significatif : l’inauguration de la galerie Vernet au 
musée d’Avignon – qui, comme le voyage à Rome, peut suggérer deux 
interprétations –. Le 12 octobre 1826, la ville d’Avignon, berceau de la 
famille, rend hommage aux trois peintres, et ouvre la galerie des Vernet 
au musée Calvet, en présence de Carle et d’Horace. Elle reçoit en don la 
Course des barberi à Rome de Carle et acquiert le Mazeppa d’Horace80. 
Le père et le fils peuvent ainsi rendre hommage à Joseph. Mais c’est 
aussi un moyen de se rapprocher du pouvoir. Car le Midi s’est rallié aux 
Bourbons à la chute de l’Empire et le maire d’Avignon en 1826, Louis 
Pertuis de Montfaucon, est un légitimiste (partisan de Charles  X). 
La  stratégie des Vernet s’avère payante : en 1829, Horace est nommé 
directeur de l’Académie de France à la villa Médicis, une institution que 
Joseph avait fréquentée sans avoir eu l’honneur d’y être admis comme 
pensionnaire. Il y part, en compagnie de son père, mettant ainsi de côté 
son passé de bonapartiste. Par ces différents moyens, et grâce à quelques 
compromis, le père et le fils ont obtenu les attentions du pouvoir monar-
chique. Dans les années 1830, les préoccupations de Carle, désormais 
septuagénaire, ne sont plus d’ordre politique. La réussite sociale et pro-
fessionnelle de sa famille est devenue son principal souci. Ainsi, lors du 
Salon de 1831, le critique Jal déplore :

Monsieur Vernet (Carle) jouit en Italie des souvenirs d’une longue jeu-
nesse. Les travaux d’Horace, les succès que sa délicieuse petite fille 
obtient dans les salons de Rome sont tout ce qui l’occupe. La peinture 
ne lui est plus guère permise. Ce n’est l’esprit, la verve ni le talent qui lui 
manquent, c’est la vue81.



300	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Carle meurt à Paris le 27 novembre 1836. En homme d’esprit, il 
éprouve une dernière fois le besoin de faire un bon mot. Plein d’admi-
ration pour son fils Horace et pour son père Joseph, et se croyant bien 
inférieur entre ces deux figures également aimées :

c’est singulier, dit-il, comme je ressemble au grand Dauphin, fils de roi, 
père de roi… Et jamais roi82.

Après avoir dirigé l’Académie de France à Rome, jusqu’en 1834, Horace 
s’est accommodé de la monarchie de Juillet et il rallie en 1851 le prince 
Louis Napoléon Bonaparte. La  fin de sa carrière se déroule sous le 
Second Empire et son apogée se situe en 1855, quand l’Exposition uni-
verselle de Paris consacre à ses œuvres une salle entière et lui décerne la 
médaille d’honneur, ce qui le place en tête des peintres de son époque. 
Au mois de décembre 1862, Napoléon III, apprenant la grave maladie de 
l’artiste, lui écrit :

Mon cher Monsieur Horace Vernet, je vous envoie la croix de Grand 
officier de la Légion d’honneur comme au grand peintre d’une 
grande époque83.

Amour filial, reconnaissance, vénération caractérisent certainement les 
sentiments que Carle et Horace ont portés à leur père et grand-père. 
Sentiments qui sont d’ailleurs en partie à l’origine de la légende que le 
fils et le petit-fils ont contribué à créer et à entretenir autour de la figure 
de Joseph. Le tableau d’Horace, Joseph Vernet attaché à un mât étudie 
les effets de la tempête (Avignon, musée Calvet), exposé au Salon de 1822, 
est l’exemple le plus célèbre et le plus évocateur de cette admiration84. 
Mais Carle et Horace, qui connaissent parfaitement les rouages du 
pouvoir et les modalités de la carrière académique, ont aussi compris tous 
les avantages que l’on peut tirer de la célébrité dont jouit encore Joseph 
– le peintre de Louis XV, l’une des gloires de la France des Lumières, 
l’auteur des Vues des ports de France –. Le voyage à Rome en 1820, sur 
les traces de son séjour italien, ainsi que la participation de Carle et 
Horace à la création d’une galerie Vernet au musée Calvet d’Avignon 
en 1826 peuvent être lus comme une tentative d’Horace – bonapartiste, 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 301

mais aussi familier de Louis-Philippe d’Orléans  – de se rapprocher 
des Bourbons. Charles X lui commande d’ailleurs alors le portrait du 
duc d’Angoulême, du duc de Berry, de Charles X au champ de Mars 
(Versailles, Musée national des châteaux de Versailles et de Trianon). 
Horace ambitionnait d’être élu à l’Académie des beaux-arts, et devint 
directeur de l’Académie de France à Rome. Il y a donc là aussi cer-
tainement, dans l’exaltation de l’œuvre de Joseph Vernet, une instru-
mentalisation de la figure de celui-ci. Carle et Horace doivent s’accom-
moder de la Restauration, puis de la monarchie de Juillet, pour exposer 
au Salon et intégrer les institutions. L’histoire familiale, ainsi mise en 
avant, a pu servir leurs stratégies professionnelles et compenser leurs 
engagements politiques respectifs dans une période de bouleversements. 
Il semble qu’ils aient ainsi, sans dommage, traversé au xixe siècle les 
flux et les reflux de l’histoire de la France.

1  Que soient ici remerciés Hadjer Melik, pour la réalisation de l’arbre généalo-
gique, ainsi que François Gilles, pour les informations relatives à Honoré Guibert, 
et Bruno Chenique, pour la documentation sur Carle et Horace Vernet mise à notre 
disposition. Les réflexions de ce dernier sur les stratégies professionnelles de ces deux 
artistes ont nourri notre analyse. Voir Daniel Roche, « L’amour paternel à Paris au 
xviiie siècle », Annales de démographie historique, 1983, p. 73-80, et p. 309-315 dans 
cet ouvrage ; ainsi que son édition critique des mémoires du vitrier parisien Ménétra, 
Journal de ma vie. Jacques-Louis Ménétra, compagnon vitrier au xviiie siècle, Paris, 
Montalba, 1982. Voir aussi François-Joseph Ruggiu, « Tel père, quel fils ? La repro-
duction professionnelle dans la marchandise et l’artisanat parisiens au cours des 
années 1650 et 1660 », Histoire, économie et société, no 4, 1998, p. 561-582. L’article, 
comme l’indique son titre, traite de la « reproduction » des savoir-faire professionnels 
dans le milieu des marchands et artisans parisiens du milieu du xviie siècle, et nuance 
la vision classique d’une transmission des métiers dans l’axe de la filiation.

2  Notons que l’appellation de « livre de raison », communément employée pour dési-
gner les manuscrits de Vernet, n’a pas été retenue par Charlotte Guichard dans son bel 
article « Les écritures ordinaires de Claude-Joseph Vernet : commandes et sociabilité 
d’un peintre au xviiie siècle », in Jean-Pierre Bardet et François-Joseph Ruggiu 
(dir.), Au plus près du secret des cœurs ? Nouvelles lectures historiques des écrits du for 
privé, Paris, PUPS, 2005, p. 231-244.

3  Léon Lagrange en a publié plusieurs extraits : Léon Lagrange, Joseph Vernet et 
la peinture au xviiie siècle, Paris, Didier, 1864, p. 321-450. Pour les citations qui ne 
figurent pas dans son ouvrage, nous renvoyons aux manuscrits originaux. Le livre de 
raison de Joseph Vernet se présente sous la forme de quatre grands cahiers manus-
crits conservés à Avignon Bibliothèques sous les cotes ms. 2321, 2322, 2323 et 2324 
(désormais cités simplement par la cote du manuscrit). Nous en préparons l’édi-
tion critique.



302	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

4  Plusieurs auteurs se sont intéressés à cette dynastie d’artistes que sont les Vernet, en 
particulier Léon Lagrange, Horace Delaroche-Vernet et, plus récemment, Marianne 
Roland Michel (Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 451-452) (Actes de l’état civil 
de la famille Vernet) ; Horace Delaroche-Vernet, Recherches généalogiques sur 
Horace Vernet, Paul Delaroche et leur famille, Paris, Imprimerie Nationale, 1907, p. 26 ; 
Marianne Roland Michel, « Vallayer en son temps », in Eik Kahng et Marianne 
Roland Michel (dir.), Anne Vallayer-Coster. Peintre à la cour de Marie-Antoinette, 
cat. exp. (Marseille, Musée des beaux-arts, 12 avril-23 juin 2003), Marseille, Musée des 
beaux-arts et Paris, Somogy, 2003, p. 14-16. Toutefois, des erreurs se sont introduites 
soit du fait de la confusion entre le prénom de baptême et le prénom d’usage, soit en 
raison de la disparition de certains actes d’état civil. L’identification des neveux, en 
particulier, est souvent malaisée.

5  En Provence le premier prénom, qui figure sur les actes de naissance, a été pratique-
ment inconnu des proches pour la vie courante. Le prénom d’usage, qualifié de « nom 
de baptême », était celui par lequel les personnes se faisaient désigner. Il venait en 
deuxième position sur l’acte mais il y en avait d’autres après lui. On découvre les pré-
noms autres que le second en trouvant les actes de naissance (ou de baptême). L’usage 
persistait encore en 1950. Joseph est donc le prénom d’usage de Claude Joseph Vernet, 
Élisabeth le prénom d’usage de la sœur aînée Louise, Ignace le prénom d’usage d’An-
toine Ignace. On ignore les prénoms d’usage de Jean-Antoine, Marie-Louise, Anne-
Marie et François-Gabriel.

6  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 451-452.

7  Sur les frères de Joseph Vernet voir aussi infra et notes 11 à 15.

8  Voir la « Délibération du conseil de famille après le décès d’Antoine François 
Vernet (17 mars 1780) », in Delaroche-Vernet, Recherches généalogiques, op. cit., 
p. 26. Joseph est l’auteur de plusieurs portraits sculptés conservés au musée d’Art et 
d’Histoire, à la bibliothèque de Genève et dans des collections particulières. Voir, à 
titre d’exemple : Joseph Vernet, Portrait d’homme à l’antique, buste en terre cuite 
sur piédouche en albâtre, H. 63 cm, signé et daté Vernet 1787, Paris, vente Sotheby’s, 
14 mai 2014, no 176.

9  Léon Lagrange a établi un premier état du budget de Joseph Vernet : Lagrange, 
Joseph Vernet, op. cit., p. 223-229 et Appendice au journal, p. 425-436.

10  Le livre de raison l’évoque trois fois : « Nel fine di febraio [1745] ò riceuto un paro 
di scarpe et un paro di scarpini, et lo pagato del tutto, come anche di un paro del mio fra-
tello » ; « Nota delle tele che lascio in casa [1750]. Una tela di testa ove ciè una copia fatta 
dal mio fratello a no 19 » ; « Note des toiles que je laisse à la maison [1750]. Une toile de 
tête où il y a une copie faite par mon frère sous le no 19 » (Lagrange, Joseph Vernet, 
op. cit., p. 375, 380) ; « Made michel Graveuse [de vaisselle (rayé)] surtout metteaux a la 
croix de Lorraine rüe Satory chez Mr frenon Mard de vin et Traitteur a versailles ; elle 
m’a vendû deux Tableaux de l’eruption du vesuve peint par un frère que j’avois a naples 
244 l. » (ms. 2322, fo 268). Ignace est mort à Naples vers 1762, comme l’atteste une 
lettre du père Thorpe à Lord Arundell, datée du 23 janvier 1774 : « I can hear nothing 
of any relation of Vernet at Rome, he had a brother at Naples, who painted the eruptions 
of Vesuvius several times for our British gentry : […] but he died some years ago » (« Je 
n’ai pas entendu parler de quelque relation que ce soit de Vernet à Rome, il avait un 
frère à Naples qui a peint à diverses reprises des éruptions du Vésuve pour nos gentil-
hommes anglais : […] mais il est mort il y a quelques années » ; cité dans Émilie Beck 
Saiello, Napoli e la Francia, Rome, L’Erma di Bretschneider, 2010,  p.  131) ;  



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 303

une lettre de Joseph Vernet cite un frère « mort à Naples il y a deux ans et demy » ; 
Lettre de Joseph Vernet au marquis de Marigny, Paris, 22 septembre 1764, in Jules 
Guiffrey, « Correspondance de Joseph Vernet avec le Directeur des Bâtiments 
sur les collections des Ports de France, et avec d’autres personnes sur divers objets, 
1756‑1787 », Nouvelles archives de l’art français, 3e série, vol. IX, 1893, p. 62. Sur 
Ignace voir principalement Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 38-39, 232-234 ; 
Beck Saiello, « Entre imitation et émulation : Ignace Vernet à l’ombre du Vésuve », 
in Francesca Baldassari et Maia Confalone (dir.), Gli amici per Nicola Spinosa, 
Rome, Ugo Bozzi, 2019, p. 206-211. Marianne Roland Michel (Roland Michel, 
« Vallayer en son temps », art. cit., p. 15-16) pensait, selon nous à tort, que le peintre 
décorateur des bâtiments du roi, établi à Paris, serait cet Antoine Ignace, et non 
François, le second fils de la fratrie, qui pourtant devient l’apprenti de Joseph à Paris 
en 1764 (voir notes 12 et 13).
11  Le livre de raison fait, à de multiples reprises, référence à un frère de Joseph Vernet, 
entre 1762 et 1780 (correspondant au séjour à Paris de Joseph). Il n’est plus question 
ensuite d’aucun frère. Plusieurs arguments plaident en faveur de François : les allusions 
à la gravure et au commerce des estampes, les prêts d’argent (où François est nommé-
ment désigné sous ce prénom, voir note 13), les étrennes aux fils (ils sont au moins 
deux, quand il n’y a qu’un « neveu napolitain »), les copies de tableaux de Joseph, et 
principalement le « contrat d’apprentissage » signé en 1764 (voir note suivante) et la 
« Délibération du conseil de famille après le décès d’Antoine François Vernet (17 mars 
1780) » publiée par Horace Delaroche-Vernet (Delaroche-Vernet, Recherches 
généalogiques, op. cit., p. 26) : « sont comparus les parents de Joseph Vernet sculp-
teur mineur agé de vingt ans & de Marc Antoine Vernet aussy mineur agé d’Environ 
dix huit ans Enfans de deffunt Antoine Vernet peintre des Batiments du Roy et de 
Marguerite Marquois sa femme, a present sa veuve, scavoir lad. veuve Vernet mere, 
Marc Antoine Vernet peintre des Batiments du Roy frere (soit le fils cadet d’Antoine 
François, l’aîné étant en apparence absent), Claude Joseph Vernet conseiller du Roy 
en son Académie de peinture et sculpture oncle paternel etc. ». Marianne Roland 
Michel s’est interrogée sur la profession exacte d’Antoine Ignace et d’Antoine 
François (Roland Michel, « Vallayer en son temps », art. cit., p. 15-16). Elle estime 
qu’Antoine Ignace fut peintre décorateur travaillant à Paris pour le roi et qu’Antoine 
François fut paysagiste. À l’appui de cette hypothèse, un Bouquet de fleurs dans un 
verre signé A. Vernet, peint en 1770. Or à cette époque, Ignace a terminé son existence 
à Naples, comme le précise le père Thorpe, et François achève son apprentissage auprès 
de Joseph avant de s’établir à son compte. Qui a donc signé ce bouquet de fleurs ? Plus 
probablement François, sans aucun doute établi à Paris et qui travaille, en même temps 
qu’Anne Vallayer-Coster, sous la direction de son frère Joseph. Son prénom d’usage 
(pour ses proches) est François, son prénom d’état civil est Antoine François.
12  Le livre de raison mentionne cette association « a celui qui est venû a faire signer 
le contrat d’eleve pr mon frere », et « donné pour le notaire qui a fait l’écrit pr mon 
frère » : Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 393. Cet apprentissage fait l’objet d’une 
note d’Amédée Durande dans Joseph, Carle et Horace Vernet. Correspondance et bio-
graphies, Paris, Hetzel, 1863, p. 35-37 : « Brevet d’apprentissage de François Vernet. 
Lequel, pour faire son profit et avantage, s’est mis en apprentissage, pour cinq années 
entières et consécutives à commencer dudit jour (3 mars 1764), avec le Sr Joseph Vernet, 
son frère, peintre ordinaire du Roy […] Auquel [François] il [Joseph] promet enseigner 
le dit art de peinture pendant le dit temps et tout ce dont il se mêle en iceluy ». Joseph 
dut probablement lui confier l’exécution de copies de ses tableaux, pour satisfaire la 



304	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

clientèle. Du Naufrage de Joseph Vernet (technique non précisée, H. 32 ; L. 50 cm, 
Broomhall, collection du comte d’Elgin en 1926, publié dans Florence Ingersoll-
Smouse, Joseph Vernet. Peintre de marine 1714-1789, Paris, Étienne Bignou, 1926, 
t. I, p. 93, no 747, pl. LXXXIII, fig. 185), il existe en effet une copie dans une collection 
particulière (huile sur toile, H. 37,8 ; L. 53,2 cm), qui porte une signature bien lisible 
en bas à gauche : « Fr Vernet f. ».
13  Travaux que François eut bien du mal à se faire payer malgré les interventions de 
Joseph auprès de la direction des Bâtiments du roi.
14  Les relations de Joseph Vernet et de son frère François ont retenu particulièrement 
l’attention de Léon Lagrange qui leur consacre une longue analyse (Lagrange, 
Joseph Vernet, op. cit., p. 234-241). Voir aussi le livre de raison, ms. 2322 (par exemple 
fo 243 « Le. Oct. 1767 J’ay Pretté a mon frere françois La Somme de mille Livre que 
j’ay Remis a Mr de Mory caissier Géneral de la compagnie des indes, en le Priant de 
les Remettre a mon frere en luy disent que c’est luy qui luy Prette et de s’en faire faire 
une Reconnoissance ») et le ms. 2323, fo 40.
15  Honoré Guibert (Avignon, v. 1720 – Paris, 1791) est un sculpteur ornemaniste. 
Il épouse Agathe-Faustine Vernet en Avignon le 13 août 1744. Il s’établit à Paris 
vers la fin des années 1750 et habite successivement rue de Tournon, rue des Francs-
Bourgeois-Saint-Michel, la maison neuve de Saint-Sulpice (où la famille Vernet le 
rejoint en 1762), et enfin la rue de Sèvres. Membre de l’Académie de Saint-Luc en 
1763, il exécute ensuite de nombreux ouvrages de décoration pour différents édi-
fices parisiens, ainsi que pour les résidences royales à Compiègne, Fontainebleau, 
Versailles, Trianon, La Muette et Bellevue. Veuf de son épouse Agathe-Faustine 
en 1777, il meurt à Paris le 18 février 1791 et est enterré à Saint-Sulpice. Voir Jules 
Guiffrey, « Honoré Guibert, sculpteur en ornements (1780) », Nouvelles Archives 
de l’Art Français, t. I, 1880-1881, p. 235-241 ; id., « Louis-René Vialy, peintre du Roi 
et de l’Académie de Saint-Luc », Scellés et inventaires d’archives français du xviie et du 
xviiie siècles, 2e partie, Paris, Charavay frères, 1885 (Guibert est en 1770 l’exécuteur 
testamentaire de Louis-René Vialy) ; Stanislas Lami, Dictionnaire des sculpteurs de 
l’école française au dix-huitième siècle, Paris, Honoré Champion, 1911, p. 392-394 ; 
Henri Vial, Adrien Marcel et André Girodie, Les Artistes décorateurs du bois, 
Paris, Bibliothèque d’art et d’archéologie, 1912, p. 231. Voir également l’inventaire 
après décès d’Honoré Guibert, Paris, Archives nationales (désormais AN), Minutes 
et répertoire du notaire Claude-Nicolas Ballet, MC/ET/LXV/501. Les références rela-
tives à Honoré Guibert et ce document des Archives nationales nous ont été commu-
niqués par François Gilles.
16  Ms. 2322, fo 242.
17  Ms. 2322, fo 117.
18  Sur l’importance des relations entre collatéraux, par exemple entre les oncles et 
tantes, neveux et nièces, les premiers jouant le rôle de « parents en second » (appren-
tissage, accueil des enfants, dons, legs testamentaires, dots, études, transmission du 
métier), on pourra se référer aux travaux d’histoire de la famille et de la parenté, 
notamment ceux de Marion TREVISI, Au cœur de la parenté. Oncles et tantes dans 
la France des Lumières, Paris, PUPS, 2008 ; id., « Les relations tantes, nièces dans les 
familles du Nord de la France au xviiie siècle », Annales de démographie historique, 
no 112, 2006/2, p. 9-31. URL : www.cairn.info/revue-annales-de-demographie-histo-
rique-2006-2-page-9.htm. Parmi une très riche bibliographie sur la transmission du 
métier dans la famille, on peut notamment se référer aux publications de Beatrice 



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 305

Zucca Micheletto, « Femmes, transmission du métier et accès aux corporations 
dans l’Italie moderne (Turin xviiie siècle) », in Anna Bellavitis, Laura Casella 
et Dorit Raines (dir.), Construire les liens de famille dans l’Europe moderne, Rouen, 
Presses Universitaires de Rouen et du Havre, 2013, p. 109-124. L’auteur montre dans 
cet article que la formation des femmes dans les métiers textiles se fait par l’intermé-
diaire des membres de la famille : maris, pères ou mères, oncles ou tantes.

19  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 244-248.

20  Ms. 2322, fo 27.

21  Ms. 2322, fo 256.

22  Délibération du conseil de famille après le décès d’Antoine François Vernet 
(17 mars 1780), in Delaroche-Vernet, Recherches généalogiques, op. cit., p. 26.

23  Ms. 2323, fo 236.

24  Ms. 2323, fo 105.

25  Françoise Victoire Duhamel décède à Paris en janvier 1782. Voir Amédée Trudon 
des Ormes, État civil d’artistes fixés à Paris à la fin du xviiie siècle, in Bulletin de la 
Société de l’histoire de Paris et de l’Île-de-France, t. XXVI, 1899, p. 15.

26  AN, Minutes et répertoire du notaire Claude-Nicolas Ballet, MC/ET/LXV/501. 
Le document nous a été communiqué par François Gilles.

27  Louis-Simon Boizot, fils du peintre Antoine Boizot et élève du sculpteur Michel-
Ange Slodtz. Ayant remporté en 1762 le prix de l’Académie de sculpture (avec La Mort 
de Germanicus), il entre à l’École royale des élèves protégés, puis séjourne entre 1765 
et 1770 à l’Académie de France à Rome. Membre de l’Académie royale de peinture 
et de sculpture (1778), il est l’auteur de décors sculptés pour le Palais-Bourbon, les 
églises Sainte-Geneviève et Saint-Sulpice, des bustes de Louis XVI et de Joseph II (à 
la demande de la reine Marie-Antoinette). En 1774, il est nommé directeur des ateliers 
de sculpture de la manufacture de Sèvres.

28  Inventaire après décès de Marguerite-Françoise-Virginie Guibert, épouse de Jean 
François Périnat. 22 août 1806. Minutes et répertoire du notaire Pierre Cousin, 
AN, MC/RE/1/19.

29  Ms. 2322, fo 139.

30  Georges Brunel, La Peinture française du xvie au xviiie siècle. Catalogue raisonné 
du Musée Calvet d’Avignon, Milan, Silvana Editoriale, 2015, notice sur Jean Antoine 
Vernet, p. 237.

31  Il figure dans la délibération du conseil de famille consécutif au décès de François 
Vernet. Dans l’arbre généalogique établi par Delaroche-Vernet, Recherches 
généalogiques, op. cit., p. 3 « Artistes de la famille Vernet », celui-ci n’indique pas le 
nom de son père, l’un des frères de Joseph Vernet.

32  Ms. 2322, fo 94.

33  Ms. 2323, fo 75.

34  Trudon des Ormes, État civil d’artistes, op. cit., p. 15.

35  Ms. 2323, fo 85.

36  Ms. 2323, f 90.

37  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 416. « Le 19 paÿé au Pere maître des novices 
de la charité pour mon neveu Antoine Vernet, abbé, 300 livres » : ms. 2323, fo 110.

38  Ms. 2322, fo 206.



306	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

39  Ms. 2323, fo 149.

40  Ms. 2323, fo 72.

41  Ms. 2323, fo 101.

42  Ms. 2323, fo 109.

43  Ms. 2323, fo 157.

44  Ms. 2323, fo 159.

45  Ms. 2322, fo 59, 94, 129.

46  La sollicitude de Vernet pour son fils Carle, pour grande qu’elle soit, n’est pas 
un fait isolé. Le rôle d’éducateur du père, l’amour paternel et filial ont fait l’objet 
de  nombreux travaux, parmi lesquels il convient de citer la désormais classique 
thèse de Philippe Ariès, L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime, Paris, Plon, 
1960, ainsi que le beau collectif dirigé par Jean Delumeau et Daniel Roche (dir.), 
Histoire des pères et de la paternité, Paris, Larousse, 1990, en particulier le chapitre X.

47  Émilie a épousé à 16 ans l’architecte Jean-François Chalgrin. Elle est guillotinée 
sous la Terreur, le 6 thermidor an II (24 juillet 1794).

48  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 262, 405-407.

49  Ibid.

50  Ms. 2322, fo 137 : « Le 14 janvier 1775, j’ay Reçû deux loüis 48 l. pr un dessus de 
porte que Carle a fait. »

51  Charles Blanc, Une famille d’artistes. Les trois Vernet, Joseph, Carle, Horace, 
Paris, Renouard, 1898, p. 53.

52  Christian Michel, « Lettres adressées par Charles-Nicolas Cochin fils à Jean-
Baptiste Descamps, 1757-1790 », in Christian Michel (éd.), Correspondances d’ar-
tistes des xviiie et xixe siècles, Archives de l’Art Français, nouvelle période, Nogent-
le-Roi, Laget, 1986, t. XXVIII, p. 83-84.

53  Ms. 2323, fo 22.

54  Ms. 2323, fo 41.

55  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 407-408, 413-414, 417.

56  Udolpho van de Sandt, « Correspondance de Pierre avec les directeurs de l’Aca-
démie de France à Rome », in Michel (éd.), Correspondances d’artistes, op. cit., p. 103.

57  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 417.

58  Ibid., p. 418.

59  Michel, « Lettres adressées », art. cit., p. 71.
60  Lagrange, Joseph Vernet, op. cit., p. 419-420.

61  Ms. 2323, fo 40.

62  Il s’agit d’Hélène de Montbars, fille d’un opulent fournisseur des armées royales. 
Voir Blanc, Une famille d’artistes, op. cit., p. 55 ; Eugène de Mirecourt, Horace 
Vernet, Paris, Havard, 1855, p. 14. Carle épousa en 1787 Fanny Moreau, fille du 
dessinateur Jean-Michel Moreau. Comme sa sœur Émilie, Carle s’est marié dans le 
milieu des artistes. Il en est de même pour sa fille Camille, la sœur aînée d’Horace, 
qui a épousé le peintre militaire Hippolyte Lecomte. De cette union naquit le peintre 
Émile Vernet-Lecomte (1821-1900), célèbre par ses portraits de jeunes femmes orien-
tales d’une grande beauté. La même règle est appliquée à ses petites-filles Henriette et 
Louise Vernet, filles d’Horace et de Louise Pujol.



	 Sollicitude pater nelle et solidar ités fa miliales� 307

63  Cette loge maçonnique fut fondée en 1766. Elle fut la première grande loge de 
France sous le nom de Saint Lazare avant de prendre en 1776 celui de Saint Jean 
d’Écosse du Contrat social.

64  Loge maçonnique fondée en 1776 par Jérôme de Lalande et comptant parmi ses 
affiliés de nombreux artistes et des membres de l’Académie des sciences.

65  Nathalie Kaufmann-Khelifa, De la loge à l’atelier. Peintres et sculpteurs francs-
maçons, Paris, Éditions du Toucan, 2013, p. 77.

66  Blanc, Histoire des peintres français au dix-neuvième siècle, Paris, Cauville, 1845, 
t. I, p. 282.

67  Voir Thomas Crow, La Peinture et son public à Paris au xviiie siècle (1985), Paris, 
Macula, 2000.

68  Beck Saiello, « “Les Marines de Vernet sont pour moi des tableaux d’his-
toire…” Quelques réflexions sur le genre du paysage au siècle des Lumières », in Daniel 
Rabreau et Christophe Henry (éd.), Le Public et la politique des arts au siècle des 
Lumières, Paris, Annales du Centre Ledoux, VIII, William Blake & Co./Art & Arts, 
2011, p. 75-84.

69  Denis Diderot, Essai sur la peinture [1765-66, publié en 1796], in Jean Assezat 
(éd.), Œuvres complètes, Paris, Garnier Frères, 1876, t. X, p. 508.

70  Blanc, Une famille d’artistes, op. cit., p. 82.

71  Durande, Joseph, Carle et Horace, op. cit., p. 63.

72  Cité par Lagrange dans Joseph Vernet, op. cit., p. 462-463 et Durande, Joseph, 
Carle et Horace, op. cit., p. 68.

73  Charles Thévenin (Paris, 1764-1838), peintre néoclassique français, connu pour ses 
scènes héroïques des périodes révolutionnaire et impériale. Il est directeur de l’Aca-
démie de France à Rome de 1816 à 1823.

74  Cité par Lagrange dans Joseph Vernet, op. cit., p. 462-463 et Durande dans 
Joseph, Carle et Horace, op. cit., p. 69-70.

75  Son tableau L’Atelier (1821, collection particulière), véritable manifeste politique 
et esthétique, rassemble les amis et relations d’Horace, bonapartistes, républicains et 
orléanistes, dans son atelier de peintre. Sur l’identification des divers personnages de 
la scène, voir Durande, Joseph, Carle et Horace, op. cit., p. 64-65 ; voir aussi Bruno 
Chenique, « Géricault et ses cercles politiques de la rue des Martyrs », in Bruno 
Centorame (éd.), La Nouvelle Athènes. Haut lieu du romantisme, Paris, Action 
artistique de la Ville de Paris, 2001, p. 176-177.

76  Ce dessin à la plume et encre brune, provenant de la collection du colonel Louis 
Bro, ami d’Horace Vernet, a été vendu aux enchères, chez Me Dapsens, à Reims le 
18 décembre 2005, sous le no 172, et a été acquis par les Beaux-Arts de Paris. Il a 
été publié pour la première fois par Bruno Chenique dans « On the Far Left of 
Géricault », in Serge Gilbaut, Maureen Ryan et Scott Watson (dir.), Théodore 
Géricault : the Alien Body : Tradition in Chaos, cat. exp. (Vancouver, University of 
British Columbia, Morris and Helen Belkin Art Gallery, 15 août-19 octobre 1997), 
Vancouver, The University of British Columbia, 1997, p. 54.

77  Le Soldat laboureur est conservé à Londres, à la Wallace Collection, La Défense de la 
barrière de Clichy à Paris, au musée du Louvre et Le Tombeau de Napoléon, aujourd’hui 
perdu, est connu par une réplique conservée à Londres, à la Wallace Collection. 



308	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

La liste des tableaux est fournie dans Étienne de Jouy et Antoine Jay, Salon d’Ho-
race Vernet. Analyse historique et pittoresque des quarante-cinq tableaux exposés chez lui 
en 1822, Paris, Ponthieu, 1822. L’exposition privée des tableaux refusés par le Salon 
et de quelques autres qu’organise chez lui Horace Vernet fait naturellement l’objet 
d’une surveillance étroite de la police. Voir Chenique, « Géricault et ses cercles », 
art. cit., p. 178.

78  Id., « On the Far Left », art. cit., p. 52-92, en particulier p. 60-61.

79  Michel Gaudart de Soulages et Hubert Lamant, Dictionnaire des Francs-
Maçons français, Paris, Albatros, 1980, p. 565. Voir également Kaufmann-Khelifa, 
De la loge à l’atelier, op. cit., p. 83-88.

80  Voir Joseph Girard, « Les souvenirs des Vernet au Musée Calvet », Mémoires de 
l’Académie du Vaucluse, 1927, 2e série, t. XXVII, p. 49-61. Pour Carle ne s’agirait-il pas 
plutôt du Cosaque sur un pont ? Voir Avignon Bibliothèques, Autographes de la collec-
tion Requien, 1re série, dossiers 10105-10105 bis, Carle Vernet ; 10106-10107. Horace 
Vernet. Ensemble de manuscrits autographes et correspondances.

81  Auguste Jal, Salon de 1831, ébauches critiques, Paris, Dénain, 1831. La petite-fille 
de Carle est Louise Vernet (1814-1845). Elle épouse en 1835 le peintre Paul Delaroche.

82  Blanc, Une famille d’artistes, op. cit., p. 93.

83  Charles Lahure, Histoire populaire contemporaine de la France, Paris, Hachette, 
1866, t. IV, p. 413.

84  L’anecdote, exacte ou plus probablement légendaire, dont Horace a tiré ce 
tableau en 1822, est rapportée par Louis-Guillaume Pitra dans la notice nécrolo-
gique de Joseph Vernet pour la Correspondance littéraire de 1789, p. 555. Voir George 
Levitine, « Vernet Tied to a Mast in a Storm : the Evolution of an Episode of 
Art Historical Folklore », The Art Bulletin, no 49, 1967, p. 92-100 ; Michel Delon, 
« Joseph Vernet et Diderot dans la tempête », Recherches sur Diderot et sur l’Encyclo-
pédie, 1993, vol. 15, no 15, p. 31-39, en particulier p. 37-38 où il est fait allusion à cette 
anecdote de la vie de Joseph Vernet. En réalité, un épisode assez semblable figure dès 
1776 dans la biographie du peintre Ludolf Backhuysen (1630-1708), publiée par Pierre 
Jean-Baptiste Nougaret, Anecdotes des Beaux-Arts, Paris, J. F. Bastien, 1776, t. II, 
p. 31. C’est probablement ce récit qui a inspiré l’auteur de la notice nécrologique de 
Joseph Vernet. Ce thème a aussi été exploité par Turner dans son tableau Tempête de 
neige, bateau à vapeur au large d’un port faisant des signaux et avançant à la sonde en 
eau peu profonde (Londres, Tate Britain). L’auteur se trouvait dans celle-ci la nuit où 
l’Ariel quitta Harwich (1842). Au cours de celle-ci, Turner aurait demandé au capi-
taine du bateau d’être attaché au mât afin de voir de ses propres yeux la violence du 
phénomène et de pouvoir plus tard la retranscrire au mieux à l’aide de ses pinceaux. 
« Je suis resté attaché quatre heures, sans penser en réchapper », aurait-il confié à son 
ami le révérend Kingsley. Le tableau est exposé dès 1843 à la Royal Academy. La scène 
de Joseph Vernet (et de William Turner) est sans doute imaginaire. Elle correspond 
en tout cas à l’archétype d’Ulysse attaché au mât de son navire pour résister aux tenta-
tions des sirènes et à un topos des vies d’artistes qui a séduit la génération romantique. 
On retrouve un récit similaire dans la biographie de la poétesse Marceline Desbordes-
Valmore (1786-1859).



L’amour paternel à Paris 
au xviiie siècle1

Daniel Roche

Dans une réflexion consacrée au rapport mère-enfant2, il m’a semblé 
utile sinon indispensable de faire entendre la voix de ceux qui 

constituent une part non négligeable du couple et de la famille : les 
maris, les pères. Certes, ils ne tiennent pas jusqu’à présent une grande 
place dans les recherches démographiques, bien que nécessaires à l’ou-
verture des fiches de famille, parce que l’accent est mis sur le rôle repro-
ducteur et éducateur des femmes, la fécondité et l’amour maternel. 
C’est là une curieuse inversion par rapport à la place subordonnée que 
reconnaît le droit privé et familial aux rôles féminins, jusqu’à nos jours 
où tout est en train de changer à l’heure des congés de paternité.

Deux raisons militent pour évoquer le rôle des pères. D’une part, 
outre qu’on pourrait s’interroger sur la fécondité masculine, on ne 
saurait oublier la permanence du rôle éducatif masculin dans tous les 
milieux sociaux : du Roi-Soleil qui écrit les Instructions pour le dauphin 
jusqu’au laboureur qui enseigne à son fils à atteler le cheval à la charrue, il 
y a là un courant spécifique de la transmission des normes et des appren-
tissages. D’autre part, la mortalité des femmes en couche, la nécessité du 
remariage pour le maintien de l’unité familiale : à Lyon au xviiie siècle, 
20 % des épouses meurent avant 40 ans ; rapporté aux chiffres approxi-
matifs des familles parisiennes, cela donne au même moment plus de 
15 000 cas où le père se retrouve temporairement, ou pour plus long-
temps, responsable de l’éducation des enfants.

Pour retrouver les comportements paternels dans les classes popu-
laires parisiennes, nous pouvons interroger l’autobiographie rédigée entre 



310	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

1764 et 1802 par Jacques-Louis Ménétra, vitrier de son état3. Ce texte 
prend place dans une triple lignée : celle des autobiographies reconnues 
dont le genre s’impose à l’horizon culturel de l’Europe après 1750, et 
qu’illustrent Jean-Jacques Rousseau et Jamerey-Duval4 ; celle des mémo-
rialistes et des teneurs de livre de raison, rares en milieux populaires, 
mais brillamment représentés par Pierre-Ignace Chavatte et Lottin5 ; 
enfin celle des récits de compagnon qui fleurissent au xixe siècle quand 
la vieille civilisation urbaine craque de tous les côtés.

Avec Ménétra, on a un récit de vie, écrit à la première personne, 
qui se veut porteur d’une conquête d’identité personnelle et sociale et 
qui est un témoignage sur les manières de vivre. Tenu par un homme 
d’un niveau social et culturel proche des couches populaires mais très 
caractéristique du brassage urbain, ce texte permet de réfléchir sur les 
données ordinaires de la vie du plus grand nombre. La  mémoire et 
l’imagination entrelacées y composent un récit où se dévoilent les fan-
tasmes d’une personnalité hors du commun – distinguée déjà par le 
geste de l’écriture – et les traditions et les procédés de tous. Toutefois à 
sa manière, avec son langage (Ménétra revendique sur ce point une ori-
ginalité totale : écriture phonétique ; orthographe fantaisiste ; ni point, 
ni virgule, ni alinéa pendant 331 pages), Ménétra énonce une culture 
plutôt qu’une mentalité interclasse. D’autres biais que ceux des gens de 
bien, d’autres préjugés que ceux des hommes de science, d’autres pré-
somptions que celles des littérateurs infléchissent sa vision de la famille 
et modifient sa conception des rapports affectifs.

Par eux-mêmes, ces biais sont significatifs, car ils font entièrement 
partie d’un vécu qu’on ne peut séparer de sa représentation et montrent 
comment l’imaginaire peut investir les comportements. Entre les visions 
pessimistes de la famille6 – instrument de domestication sociale – et les 
points de vue optimistes – la famille, lieu de libération7 –, il propose une 
voie de sensibilité différente ni tout à fait indépendante, ni complètement 
dépendante du modèle familial qui naît alors dans les classes dirigeantes8. 
Trois séquences se partagent cette histoire d’un œdipe sans mère où tout 
se joue entre le père et l’enfant (Ménétra perd sa mère à moins de 2 ans) ; 
celle d’une enfance artisanale propre à l’analyse des relations père-fils ; 
celle de la période qui précède et qui suit le mariage du compagnon et 
son établissement où l’accent est placé sur le rapport fils-père ; enfin, 
celle où l’aventure illustre l’adage « rien de changé sous le soleil », quand 
Ménétra, père à son tour, revit les problèmes des pères et des fils.



	 L’a mour pater nel à Par is au x viiie  siècle� 311

L’image du père tient, dans ses « Mémoires », une place centrale. 
Les circonstances s’y prêtent et mettent en valeur la complexité du réel 
éducatif. Jacques Ménétra, maître vitrier, se retrouve veuf après avoir eu 
quatre enfants, dont trois survivent : deux filles et un garçon. Celui-ci, 
Jacques-Louis, est, au moment de la mort de sa mère, en nourrice 
dans un village de grande banlieue, c’est une pratique habituelle. Il en 
réchappe. Son père est alors obligé de se remarier et en même temps 
de mobiliser les ressources de l’assistance de tout le cercle familial. De 
la mère tôt disparue, l’enfant ne conserve qu’un souvenir reconstruit 
conformément à son rôle : vertueuse et bonne reproductrice emportée 
vraisemblablement au moment de la naissance de sa dernière fille. Trois 
enfants vivants pour une vie conjugale qu’on peut évaluer – par référence 
à Lyon9 – à quelque cinq années, les dimensions de la famille atteignent 
la limite que peut supporter la classe artisanale pour concilier forte 
natalité et précarité économique. Cela expliquerait l’absence d’enfant 
du second lit, au moins survivant, et suggérerait la pratique du contrôle 
des naissances. Mais contrairement aux contes, la belle-mère a aimé les 
enfants du premier mariage et, quand elle meurt, Jacques-Louis, qui 
doit approcher de sa quinzième année, l’a pleurée et regrettée. Les rema-
riages ne sont pas toujours des échecs pour les enfants.

C’est autour du foyer paternel, rue des Prêtres-Saint-Germain-
l’Auxerrois, que s’ordonnent les horizons de l’enfance. D’abord Jacques-
Louis a connu la fragilité des soins et l’allaitement en mercenaire des 
nourrices mais il est sauvé de la mortalité assurée à un bon nombre de 
petits Parisiens grâce à la sollicitude de son père, de sa grand-mère et de 
son parrain. C’est au domicile de l’aïeule maternelle qu’il va vivre en 
partie, rue de la Grande-Truanderie, à deux cents mètres de son lieu de 
naissance. La continuité éducative et affective n’est pas rompue mais elle 
n’a pas la régularité abstraite des manuels d’éducation et des documents 
civils. Elle s’accommode du partage, de la substitution, de la solidarité 
dans la famille élargie – Jacques Ménétra père, encombré de deux filles 
qu’il semble préférer à son fils, mais faut-il faire totalement crédit au 
narrateur qui cherche à noircir quelque peu, pour se blanchir lui-même, 
les bons côtés de son père ? Lequel n’a pas dû être mécontent d’être aidé 
dans sa tâche par sa belle-mère.

Les rôles du père vitrier se dessinent successivement dans le texte, 
mais ils paraissent conformes à une logique de l’opposition fixée de 
prime abord, et consolidée par les conflits de l’adolescence. On y perçoit 



312	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

les clichés d’une tradition populaire de la famille parisienne. D’abord, le 
père doit assumer nourriture et logement : s’il ne le fait pas, chipotant 
sur la pension à verser, il manque à son devoir ; il y manque plus encore 
s’il se montre pingre en refusant les quelques sols nécessaires à l’enfant 
et surtout à l’adolescent. Bref, dès le plus jeune âge, la relation père-fils 
passe par un rapport à l’argent qui prend sens si l’on songe à la charge 
représentée par trois enfants et deux adultes à Paris vers 175010.

Ensuite, il est éducateur ; la représentation du père correcteur, sa 
violence sans doute excessive, sa prédilection pour le coup de pied au 
cul, la claque, voire la dégelée à coups de canne ou de corde, sont des 
manières d’exprimer un souci éducatif et le sens d’une responsabilité. 
Cette mission du père de famille parcourt le journal du commencement 
à la fin, de son échec ou de sa réussite dépend le destin d’une vie, car 
la ville offre trop d’occasions aux garçons et aux filles de quitter les 
voies étroites du travail transmis pour celles de la marginalisation. Aux 
pères donc de veiller sur leur progéniture, ce sont eux qui peuvent être 
« auteurs de la perte de leurs enfants » : « qui aime bien, châtie bien ».

Mais où est l’amour paternel dans tout cela, et d’ailleurs existe-t-il ? 
À certains qui pensent un peu vite que l’investissement affectif intense 
des parents pour leurs enfants est conquête récente, après lecture de 
Rousseau et du docteur Tissot, opposons le témoignage de Ménétra qui 
prouve que ce sont les formes et le contexte de cet investissement qui 
ont changé11. Aucun doute : à sa façon, Ménétra fils estime son ivrogne 
de père. Il le montre à la fois tel qu’il devait être et tel qu’il pouvait 
être dans le but d’illustrer la bonté intrinsèque de sa propre nature et 
la qualité exceptionnelle de son destin honnête, en dépit des circons-
tances malheureuses. Jacques-Louis se garde d’oublier, parmi des sou-
venirs plus cuisants, l’inquiétude du père au jour de mai 1750 quand la 
rumeur propage dans Paris la crainte des enlèvements d’enfants et que 
les familles de la rue des Prêtres envoient chercher leurs enfants à l’école 
par une escorte de vigoureux tonneliers.

Les promptitudes et les coups du père envers le fils n’excluent pas 
une affection vraie même s’ils assurent et s’ils justifient ses fugues et 
ses emballements. Jamais l’autorité paternelle n’est mise en doute, alors 
même qu’elle est contestée au cours de multiples affrontements. Derrière 
les infractions filiales, objets des colères du père, se profile l’honneur de 
la famille dont il est responsable. La loi garantit la puissance paternelle 
qui s’appuie, s’il le faut, au temps des incartades, sur la menace d’une 



	 L’a mour pater nel à Par is au x viiie  siècle� 313

lettre de cachet. Pour s’établir, le compagnon indépendant depuis cinq 
ou six ans vient quêter le consentement de son père. Dans ces figures 
du conflit naît l’image d’une relation tendue, partagée entre la violence, 
l’affection vive, voire la complicité. L’École des pères façon Ménétra, 
c’est l’incohérence même de la vie populaire mais aussi sa continuité. 
L’écolier tôt ou tard devient éducateur. Reste que l’enfant a besoin 
d’aimer et d’être aimé et que son cercle affectif se construit au-delà de 
son père, englobant sa belle-mère, ses sœurs, et surtout sa grand-mère 
qui tient dans le journal le rôle d’une mère de substitution, et ses oncles 
ainsi que leurs épouses et leurs enfants.

Cette prégnance de la lignée maternelle toujours chargée, dans 
l’enfance, de connotations positives contraste avec les qualifications 
négatives dont s’accompagnent les images paternelles. Entre ces deux 
temps et milieux se jouent tous les apprentissages, ceux du travail et du 
savoir, ceux des jeux enfantins et pubertaires. Le rôle du bon père est 
de concilier et de rendre possible le libre mouvement de tous ces har-
moniques et, par opposition à la grand-mère substitut de la mère qui 
transmet la tendresse et l’imagination, de donner le sens de la réalité 
du monde qui n’est pas fait de plaisir et de facilités. L’image du couple 
éducateur illustre les deux versants de toute vie populaire : l’aspiration 
panique à l’innocence et à la fête, la rudesse des choses et l’obscurité des 
rapports sociaux. Cela s’apprend au logis, dans la boutique, sur les chan-
tiers, et quand s’achève le temps d’initiation au travail se termine le rôle 
éducateur du père. La crise d’identité qui éclate alors dévoile un rituel 
essentiel des âges de la vie qui oppose fils et père, non sans cris, sous le 
regard de tous. Le fils est « prêt à courir les maîtres ».

Aux termes du compagnonnage, Jacques-Louis Ménétra retrouve 
son père. Il n’a pas totalement perdu le contact pendant les sept ans 
que dure le Tour de France, le compagnon n’a pas cessé d’écrire et de 
recevoir les lettres familiales. Désormais, c’est lui qui mène le jeu. Une 
première grande scène de rupture après le retour à Paris, vers 1764, 
ouvre la séquence et définit les règles de leurs rapports. Le père offre 
au fils prodigue de reprendre sa place au foyer et son travail à l’atelier, 
d’oublier le passé et surtout les comptes de l’héritage maternel. Le fils 
réplique par une déduction codée sur le respect filial, « je vous ai tou-
jours respecté malgré vos vivacités », mais affirme son indépendance. 
Il est légalement majeur depuis 1763, et il peut se débrouiller tout seul 
dans son métier. Les générations ici ne peuvent cohabiter pour une 



314	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

raison réaliste ; les caractères s’opposent, les fils n’acceptent plus de tra-
vailler pour les pères et d’être payés en monnaie de singe. Être adulte, 
c’est travailler pour soi. Les relations affectives ne sont pas totalement 
indépendantes des rapports économiques et l’on perçoit chez le père 
Ménétra une volonté de maintenir autour de lui, à son profit, la main-
d’œuvre nécessaire à sa petite entreprise, un gendre, un fils. Les ratio-
nalités qui visent à surmonter les difficultés artisanales se dévoilent 
ainsi derrière des rapports familiaux tendus. Dès lors, les relations fils-
père vont se jouer sur deux plans : celui d’une opposition larvée, celui 
d’une complicité authentique.

Les conflits : les occasions ne manquent pas, les tendances à l’ivro-
gnerie et à la dissipation du père, son avarice, l’héritage qu’il a bu en 
partie, sa façon de moraliser à contre-pied. La complicité : elle se mani-
feste dans de petits gestes, Jacques-Louis rencontre souvent son père ; 
à l’occasion, il partage une bouteille avec lui : il le protège dans une 
bagarre ; il participe aux arrangements qui simplifieront la vieillesse 
paternelle. Au total, une solidarité s’instaure, que permet le règlement 
de la succession – Ménétra fils abandonne ses droits – et le mariage – il 
ne reçoit pas de dot –. Sous sa plume, le rôle du père reste ambigu et son 
jugement partagé entre le grotesque et l’affectueux. Il faut que l’âge et la 
maladie, puis la mort, fassent irruption pour que le ton change.

Le père, qui a établi sa fille cadette, en la mariant à son com-
pagnon dans la boutique, s’en voit chassé. Dès lors les rôles du père et 
du fils s’inversent, Jacques-Louis le prend en charge, le console de son 
infortune, tente de le sauver de l’hôpital12. La scène finale se joue autour 
du lit du père mourant à l’Hôtel-Dieu quand la famille vient assister 
aux derniers moments, aider au dernier passage – elle exalte les vertus de 
la réconciliation et la bonté du pardon des offenses –. L’écriture restitue 
alors un retournement vrai de la situation et exprime la profondeur des 
sentiments qui vont jusqu’à valoriser les défauts paternels. Jacques-Louis 
Ménétra rédige en même temps les épitaphes burlesques et bachiques 
de son père qui témoignent d’une sympathie et d’une compréhension 
totales. Dans le registre des gestes et des larmes s’exprime une authen-
tique et peu conformiste conception de l’amour filial sans lequel on 
ne peut concevoir l’amour paternel : le sentiment de l’irrémédiable, le 
regret de ce qui n’a pas été et l’offrande d’un bon vivant à qui a su être 
un bon vivant. L’affection véritable peut se manifester dans l’ambiguïté 
culturelle des pauvres.



	 L’a mour pater nel à Par is au x viiie  siècle� 315

Jacques-Louis Ménétra établi, marié, devient père à son tour. Il 
a eu quatre enfants, deux meurent, deux survivent, son ménage est 
conforme aux normes, mais son autorité s’accompagne d’un amour 
véritable. Comme il aime sa femme, en dépit de sa propre infidélité, il 
aime sa fille et son fils, plus que sa femme ne les aime, pense-t-il, car il se 
retrouve en eux. Son journal prouve comment il a tenté de concilier les 
impératifs contradictoires de son caractère « vif et emporté », la dété-
rioration des rapports conjugaux, sa vraie tendresse, avec les habitudes 
et les convenances populaires qui font que tout se répète. Les relations 
père-fils, père-fille peuvent être rejouées entre 1770 et 1790 comme elles 
avaient été vécues entre 1740 et 1760. Toutefois, l’amour paternel qui 
le possède, il l’affirme à plusieurs reprises, lui interdit d’être ce que son 
père a pu être, lui impose d’être ce qu’il n’a pas été. Jacques-Louis est 
alors un père attentif, il veille à l’éducation de ses enfants, le fils à la 
petite école et à la boutique, la fille au foyer puis en pension, c’est d’ail-
leurs un sujet de discussion avec sa femme. Il les mène aux concerts des 
Tuileries et à la promenade, il les soigne dans leurs maladies et il veut 
pour eux un bel avenir et un bon mariage. L’union de sa fille – imposée 
par son épouse – avec un gendre pâtissier, tartuffe, brutal plus que de 
raison, le plonge dans des abîmes de colère où il ne peut sortir qu’en 
imposant sa solution, favorable en fin de compte à la liberté de l’amour, 
obtenant la séparation des jeunes époux et expédiant sa fille au loin. 
Cette séparation lui fend le cœur et il vibre quand il reçoit des nouvelles 
et il se réjouira de son divorce quand la législation le permettra.

Vis-à-vis de son fils, il tempère sa fougue quand se fait sentir le 
printemps et que l’enfant se met à courir les maîtres. L’âge enseigne la 
patience et dicte des arrangements à l’amiable. Il a été maître vitrier 
comme son père, la destinée laborieuse de son fils va suivre le même 
chemin dans les années  1780-1790. Jacques-Louis retrouve dans son 
garçon les impatiences qui furent les siennes, une manière de piaffer sur 
place dans l’atelier paternel, un air de condescendance envers les gestes 
qu’on vient d’apprendre, une allure de liberté qu’on affiche jusqu’au 
moment où l’on commence à fuguer. La stabilité corporative permet 
l’idée d’une continuité essentielle par le travail et l’inquiétude des 
parents pour l’instabilité des enfants n’est qu’affaire de temps. Mais 
la Révolution et ses possibilités nouvelles vont casser ce mode de vie : 
le vieux renard ne verra plus son fils à la boutique qu’il faudra vendre, 
il ne verra pas ses petits-fils à l’établi, l’histoire en a décidé autrement. 



316	 Pou voirs pater nels et tr ansmission

Quand son fils part combattre pour la République, Ménétra s’inquiète, 
tente de le faire rentrer mais applaudit à son élévation au grade de 
caporal. Ainsi s’achève après trois générations ce témoignage sur les rap-
ports familiaux dans l’artisanat parisien.

Du témoignage isolé, on peut retenir trois choses principales. Les façons 
populaires exigent qu’un père aime ses enfants, il le doit, il le peut ; il 
peut et doit les aimer sans distinction ; il peut et doit veiller à leur éta-
blissement. Les normes rejoignent la vie et le vécu quotidien, composent 
avec les impératifs de la coutume et de la morale. Aux dernières lignes 
de son journal, et dans un écrit postérieur sur la religion, Jacques-Louis 
Ménétra évoque l’histoire d’une relation familiale apaisée, presque un 
hymne aux pères de famille : ne pas abandonner les enfants, les aider 
matériellement et leur prodiguer des conseils salutaires. Ce n’est sans 
doute pas un hasard si on le voit adhérer à la théophilanthropie13 
qui, dans ses cultes domestiques et publics, confie un rôle essentiel 
aux « chefs de famille ». Derrière l’écriture heurtée et imparfaite de 
l’homme sans lettre se dévoile l’émotion véritable dans cette évocation 
de la Saint-Martin 1776 où, conduisant l’enterrement de son père, il se 
souvient de son petit garçon mort, enseveli aux Saints-Innocents un 
autre 11 novembre. Mais il n’en donne pas le prénom…

 1  Ce texte est la réédition d’un article paru en 1983 : Daniel Roche, « L’amour 
paternel à Paris au xviiie siècle », dossier « Mères/Nourrissons », Annales de démo-
graphie historique, 1983, p. 73-80. Nous remercions Daniel Roche, ainsi que le comité 
de rédaction des Annales de démographie historique, notamment Vincent Gourdon, de 
nous avoir permis de le publier dans ce volume.

2  Il s’agit du dossier « Mères/Nourrissons » dans lequel paraissait la contribution de 
Daniel Roche. Dans un contexte historiographique encore marqué par les grandes 
enquêtes de démographie historique, l’approche sociale de la famille et de la parenté 
s’attachait surtout au rôle des mères et de la maternité lorsqu’il s’agissait d’étudier 
les fonctions affectives, les pratiques éducatives, les soins du corps. En contrepoint, 
ce texte proposait une histoire sociale de la paternité vécue, à partir du témoignage 
de Jacques-Louis Ménétra, vitrier parisien dont Daniel Roche a édité le « Journal » 
(Jacques-Louis Ménétra, Compagnon vitrier au xviiie siècle [1982], rééd. Paris, Albin 
Michel, 1988). L’étude des pères a également motivé l’entreprise collective, dirigée 
par Jean Delumeau et Daniel Roche (Histoire des pères et de la paternité [1990], rééd. 
Paris, Larousse, 2000), à la croisée de l’histoire sociale, juridique et politique de la 
paternité du Moyen Âge à nos jours. En montrant que l’exercice des responsabilités 



	 L’a mour pater nel à Par is au x viiie  siècle� 317

correctionnelles et éducatives des pères est la matrice de sentiments familiaux valo-
risés dans l’ancienne société, l’article de 1983, comme l’ouvrage de 1990, ouvraient 
un sillon, et échappaient à l’approche, jusque-là dominante, des pères au seul biais du 
statut juridique et des représentations paternelles du pouvoir. Daniel Roche abordait, 
de manière novatrice, l’histoire sociale et culturelle de la paternité sous l’angle des 
savoir-faire et des sensibilités populaires au xviiie siècle.

3  Bibliothèque historique de la ville de Paris, Ms. 678, fo 1-331. Depuis la tenue du 
colloque au cours duquel a été présentée cette communication, Daniel Roche a publié 
l’édition critique de ce texte. Voir Daniel Roche, Journal de ma vie. Jacques-Louis 
Ménétra, compagnon vitrier au xviiie siècle, Paris, Montalba, 1982.

4  Jean-Marie Goulemot (éd.), Valentin Jamerey-Duval, Mémoires. Enfance et édu-
cation d’un paysan au xviiie siècle, Paris, Le Sycomore, 1981.

5  Alain Lottin, Chavatte, ouvrier lillois, un contemporain de Louis XIV, nouvelle 
édition, Paris, Flammarion, 1979.

6  Jacques Donzelot, La Police des familles, Paris, Éditions de Minuit, 1977.

7  Edward Shorter, Naissance de la famille moderne (xviiie-xxe siècle), Paris, Seuil, 
1977 (1re éd. 1976).

8  Philippe Ariès, L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime, Paris, Plon, 1960.

9  Maurice Garden, Lyon et les Lyonnais au xviiie siècle, Paris, Les Belles Lettres, 
1970, p. 96-106.

10  Daniel Roche, Le Peuple de Paris. Essai sur la culture populaire au xviiie siècle, 
Paris, Aubier, 1981, p. 66-95.

11  Paul Thompson, The Edwardians. The Remaking of British Society, Londres, 
Weidenfeld and Nicolson cop., 1975.

12  Pierre Chaunu, La Mort à Paris. xvie, xviie et xviiie siècles, Paris, Fayard, 1978.

13  Albert Mathiez, La Théophilanthropie. Le culte décadaire, 1796-1801 : essai sur 
l’histoire religieuse de la Révolution, Paris, F. Alcan, 1903, p. 95-101.





Les auteurs

Sabine Armani �est agrégée d’histoire, ancien membre de la Casa de 
Velázquez (Madrid) et maître de conférences en histoire romaine à l’uni-
versité Sorbonne Paris Nord. Elle est rattachée au laboratoire Pléiade 
(EA 7338) de l’université Sorbonne Paris Nord et membre associé de 
l’UMR 8210 ANHIMA (anthropologie et histoire des mondes antiques). 
Elle collabore à L’ Année épigraphique et est spécialiste de la parenté ainsi 
que de la péninsule Ibérique à l’époque romaine, domaines auxquels 
elle a consacré de nombreuses études, dont sa thèse de doctorat intitulée 
Relations familiales et sociales en Hispanie sous le Haut-Empire : étude 
épigraphique. Elle est également membre de la Société française d’études 
épigraphiques sur Rome et le monde romain (SFER), de la Société fran-
çaise d’archéologie classique (SFAC) et de l’Association internationale 
d’épigraphie grecque et latine (AIEGL).

Émilie Beck Saiello �est maître de conférences en histoire de l’art 
à l’université Sorbonne Paris Nord et membre du laboratoire Pléiade 
(EA 7338). Elle est ancienne élève de l’École normale supérieure de Pise a 
été pensionnaire à l’Académie de France à Rome. Ses recherches portent 
sur la peinture de paysage en France et en Italie au xviiie siècle et sur 
le statut social et les stratégies professionnelles des artistes. Elle a publié 
Pierre Jacques Volaire (1729-1799) dit le Chevalier Volaire (Arthena, 2010) 
et Napoli e la Francia. I pittori di paesaggio da Vernet a Valenciennes 
(L’Erma di Bretschneider, 2010) et, avec Marc Bayard et Aude Gobet, 
L’Académie de France à Rome. Le Palais Mancini : un foyer artistique dans 



320	 L’empir e pater nel

l’Europe des Lumières (1725-1792) (PUR, 2016). Elle travaille actuellement 
sur le « livre de raison » de Joseph Vernet, dont elle prépare l’édition cri-
tique, ainsi que sur les collections des ambassadeurs français à Rome, au 
xviiie siècle.

Miguel Canas �est docteur en histoire ancienne de l’université 
de Paris Ouest Nanterre-La Défense. Sa thèse, dirigée par Élizabeth 
Deniaux et soutenue en 2010, a été publiée sous le titre Les Stratégies 
matrimoniales de l’aristocratie sénatoriale romaine au temps des guerres 
civiles (61-30 avant J.‑C.), Les Belles Lettres, 2019. Il est chercheur associé 
à l’UMR 7041 ArScAn (Archéologies et Sciences de l’Antiquité). Ses 
thèmes de recherche portent sur les pratiques et les normes matrimoniales 
au sein de l’aristocratie sénatoriale romaine (ier siècle av. J.‑C.-ier siècle 
apr. J.‑C.), ainsi que les réseaux aristocratiques de clientèles provinciales à 
la fin de la République. Il a notamment publié « Scribonia Caesaris et le 
stemma des Scribonii Libones », Revue de philologie, de littérature et d’his-
toire anciennes, 2009, 83(2), p. 183-210 ; et « Octavien, Agrippa et Atticus. 
La place des alliances matrimoniales dans la consolidation de la faction 
d’un dynaste », in Robinson Baudry et Sylvain Destephen (éd.), 
La Société romaine et ses élites. Mélanges offerts à Élizabeth Deniaux, 
Paris, Picard, 2012, p. 157-165.

Loraine Chappuis �est maître-assistante au Département d’histoire 
générale de l’université de Genève. Membre de l’équipe DAMOCLES 
(droit, administration, magistrats, ordre, crime, lois et société), elle a 
soutenu sa thèse de doctorat en décembre 2019. Portant sur l’histoire 
sociale de la famille et de la sexualité saisie à travers les archives judiciaires, 
ses recherches sont consacrées à la répression des relations sexuelles hors 
mariage et à l’intégration familiale des enfants naturels à Genève de la fin 
du xviie à la fin du xviiie siècle.

François Chausson �est professeur d’histoire romaine à l’université 
Paris 1 Panthéon-Sorbonne et membre du laboratoire de recherche 
ANHIMA (UMR 8210). Ancien élève de l’École normale supérieure, il 
est spécialiste du milieu de la cour impériale et de l’historiographie des 
iie-ve siècles. Parmi ses nombreux travaux, il a étudié l’épigraphie sénato-
riale et impériale, la prosopographie impériale et sénatoriale (iie-ve siècles), 
en lien notamment avec l’Histoire Auguste.



	 Les auteurs� 321

Julie Doyon �est professeure agrégée d’histoire moderne à l’université 
Sorbonne Paris Nord (2006), elle a été accueillie à l’université de Fribourg 
dans le cadre d’une recherche subventionnée par le Fonds national suisse 
(sous la direction de la professeure Anne-Françoise Praz, 2017-2021). 
Ses travaux portent sur la régulation juridique des violences familiales 
aux xviiie-xixe siècles et sur la révélation des violences incestueuses en 
justice dans le cadre de l’ANR DERVI (« Dire, Entendre, Restituer les 
Violences Incestueuses) qu’elle copilote avec Léonore Le Caisne (CNRS, 
CEMS). Elle est membre du laboratoire Pléiade (EA 7338), chercheure 
associée du centre Roland Mousnier (UMR 8596), et fait partie du comité 
de rédaction des Annales de démographie historique.

Stéphane Gal �est maître de conférences HDR en histoire moderne 
à l’université de Grenoble Alpes. Membre du laboratoire de recherche 
historique Rhône-Alpes (LARHA, UMR 5190) et du Labex ITEM, il 
est spécialiste de la période des guerres de Religion abordées sous l’angle 
des sociétés urbaines et de la noblesse. Il est notamment l’auteur de 
Lesdiguières, Prince des Alpes et connétable de France, Presses Universitaires 
de Grenoble, 2007 et de Charles-Emmanuel de Savoie la politique du pré-
cipice, Paris, Payot, 2012. Membre du Labex Innovation et Territoire de 
Montagne, il s’intéresse actuellement au rapport entre montagne, guerre 
et culture politique, et vient de publier Histoires verticales. Les usages 
politiques et culturels de la montagne (xive-xviiie siècles), Seyssel, Champ 
Vallon, 2018.

Sylvie Joye �est professeure d’histoire médiévale à l’université de 
Lorraine et membre de l’HiscAnt-MA (Nancy). Ancienne élève de 
l’ENS (Ulm) et membre junior de l’IUF, ses recherches portent sur l’au-
torité paternelle de la fin de l’Antiquité à l’An Mil, les lois barbares, le 
mariage ainsi que l’historiographie de la famille et de la parenté. Outre 
ses nombreux articles, elle a publié La Femme ravie. Le mariage par rapt 
au haut Moyen Âge (Turnhout, Brepols, 2012), codirigé le numéro du 
printemps 2013 de la revue Médiévales sur le couple durant le haut Moyen 
Âge, et termine l’édition d’un volume dédié au Genre et à la compétition 
et deux autres consacrés à l’exclusion au haut Moyen Âge.



322	 L’empir e pater nel

Nicolas Mathieu �est professeur d’histoire romaine à l’université 
Grenoble Alpes (UGA) et rattaché au laboratoire universitaire Histoire, 
Cultures, Italie, Europe (LUHCIE, EA 7421). Il collabore à L’Année 
épigraphique, a dirigé le PCR « ILN-Vaison des Voconces » (2013‑2019), 
a codirigé avec B. Rémy le futur volume ILN, VII. Les Voconces – 2. 
Vaison des Voconces. Il est spécialiste d’histoire sociale notamment de 
la parenté et des provinces des Gaules, thèmes et secteurs auxquels il a 
consacré plusieurs études : L’Épitaphe et la mémoire. Parenté et identité 
sociale dans les Gaules et les Germanies romaines, Rennes, PUR, 2011 et 
avec B. Rémy, Les Femmes en Gaule romaine, ier siècle av. J.‑C.-ve siècle 
apr. J.‑C., Paris, Errance, 2009, ainsi que Les Vieux en Gaule romaine, 
ier siècle av. J.‑C.-ve siècle apr. J.‑C., Arles, Errance, 2015. Il coordonne la 
« Chronique gallo-romaine » de la REA depuis 2017 après avoir été res-
ponsable en son sein de la province de Lyonnaise pendant dix ans. Il est 
membre de la SFER.

Michel Molin �est agrégé de Lettres classiques (1981), ancien boursier 
de l’École française de Rome et de la Casa de Velázquez. Professeur 
d’histoire romaine à l’université Sorbonne Paris Nord, il est membre 
du laboratoire Pléiade (EA 7338) dont il codirige l’axe 2 « Circulations, 
mobilités, patrimoines », membre de la Société française d’archéologie 
classique (SFAC), de la Société Française d’études épigraphiques sur 
Rome et le monde romain (SFER) et de l’Association internationale 
d’épigraphie grecque et latine (AIEGL). Depuis son doctorat d’État ès 
lettres (Carrucae, plaustra ou currus. Le char à Rome à l’époque impé-
riale, université de Poitiers, octobre 1996, 6 vol., 1550 p., 184 pl.), il fait 
porter ses recherches sur les transports terrestres dans le monde romain, 
l’épigraphie et l’iconographie d’époque impériale, les historiens grecs de 
Rome (notamment Polybe et Cassius Dion).



	 Les auteurs� 323

Christophe Regina �(†) était maître de conférences en histoire 
moderne (ESPE) à l’université de Limoges, membre du FRED et cher-
cheur associé du laboratoire TELEMMe (UMR 7303). Ses recherches ont 
porté sur l’histoire du droit et de la violence à l’époque moderne, l’his-
toire des femmes et du genre (France, Italie xviiie siècle), l’histoire de 
la sociabilité urbaine au temps des Lumières (Marseille). Il a notamment 
publié Dire et mettre en scène la violence à Marseille au xviiie siècle, Paris, 
Classiques Garnier, 2017, et Genre, mœurs et justice. Les Marseillaises 
et la violence au xviiie siècle, Aix-en-Provence, Presses universitaire de 
Provence, 2015.

Daniel Roche �est professeur au collège de France. Ses recherches ont 
porté sur l’histoire sociale et culturelle, l’histoire urbaine, l’histoire des 
sociabilités, notamment populaires, les cultures matérielles. Parmi ses 
très nombreuses publications, il est l’auteur du Peuple de Paris. Essai sur 
la culture populaire au xviiie siècle (Aubier, 1981), a édité Journal de ma 
vie : Jacques-Louis Ménétra, compagnon vitrier au xviiie siècle (Montalba, 
1982), codirigé l’Histoire des pères et de la paternité avec Jean Delumeau 
(Larousse, 1990). Récemment, il a publié une trilogie sur l’histoire sociale 
du cheval et de la culture équestre aux xvie-xixe siècles (Histoire de la 
culture équestre en Occident, xvie-xixe siècle, Paris, Fayard, 2008-2015, 
3 vol.).

Anne-Valérie Solignat �est maître de conférences en histoire 
moderne à l’université de Strasbourg et membre de l’Arche (EA 3400). 
Elle a soutenu, en 2011, une thèse de l’université Paris  1 Panthéon-
Sorbonne sur la noblesse d’Auvergne et du Bourbonnais au xvie siècle. 
Le livre, issu de cette thèse, sera prochainement publié aux Presses univer-
sitaires Blaise Pascal. Ses recherches portent actuellement sur la puissance 
sociopolitique des élites dans la France de la première modernité.



Introduction. Modèles de pouvoir et transmissions . . . . . . . . .         	 9
Julie Doyon, Sabine Armani

Pouvoirs et mémoires  
des familles

Être parent du prince. Le prestige de la parenté impériale  
selon les mentions épigraphiques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 47
François Chausson

Au cœur du Gotha de l’Empire romain des deux premiers  
siècles de notre ère : la dynastie de Commagène,  
de Cyrus le Grand aux frères arvales  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 57
Michel Molin

Mon père ce héros. La mémoire du père dans la politique 
dynastique du duc de Savoie Charles-Emmanuel Ier . . . . . . . .        	 85
Stéphane Gal

État et cultures familiales. Les généalogies politiques  
de la noblesse d’Auvergne au xviie siècle  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 103
Anne-Valérie Solignat

Table



La famille, lieu et objet de pouvoirs

La parenté par alliance (adfinitas), reflet et ciment  
de l’alliance politique dans la Rome républicaine ?  
Le cas d’Octavien et Marc Antoine à l’époque  
du second triumvirat (43-31 av. J.-C) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 133
Miguel Canas

La « lutte pour la culotte ». La souveraineté domestique  
à l’épreuve des couples litigieux à Marseille  
au xviiie siècle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 151
Christophe Regina (†)

« Donner une famille et une patrie ».  
La légitimation des bâtards genevois au xviiie siècle  . . . . . . .       	 175
Loraine Chappuis

Pouvoirs paternels et transmission

Mauvais fils, mauvais parent, mauvais empereur.  
Le paradigme de la parenté dans les portraits impériaux  
chez Suétone et Tacite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 207
Sabine Armani, Nicolas Mathieu

Le père garant de l’ordre privé et public  
au haut Moyen Âge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 243
Sylvie Joye

Un legs romain ? L’envers pénal de l’empire des pères  
(France, xvie-xixe siècles) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 257
Julie Doyon

Sollicitude paternelle, solidarités familiales  
et continuité professionnelle dans une famille d’artistes  
aux xviiie-xixe siècles  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 281
Émilie Beck Saiello

L’amour paternel à Paris au xviiie siècle . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 309
Daniel Roche

Les auteurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 319



Face au risque (2007)
Claudine Burton-Jeangros,  

Christian Grosse & Valérie November

Sens des Lumières (2008)
Michel Porret

Objectif bulles. 
Bande dessinée et histoire (2009)

Michel Porret

Fonctionnaires dans la tourmente. 
Epurations administratives et transitions politiques  

à l’époque contemporaine (2009)
Marc Bergère & Jean Le Bihan

Rites, hierarchies (2010)
Françoise Briegel & Sébastien Farré

Les Cases à l’écran. 
Bande dessinée et cinéma en dialogue (2010)

Alain Boillat

Victimes au féminin (2011)
Francesca Prescendi & Agnes A. Nagy

Lignes de front. 
Bande dessinée et totalitarisme (2011)

Viviane Alary & Benoît Mitaine

Bois, fers et papiers de justice. 
Histoire matérielle du droit de punir (2012)

Michel Porret, Vincent Fontana & Ludovic Maugué

La Fabrique des savoirs. 
Figures et pratiques d’experts (2013)

Philippe Borgeaud, Kristine Bruland,  
Rita Hofstetter, Jan Lacki, Michel Porret,  

Marc Ratcliff & Bernard Schneuwly

Volumes parus et disponibles aux Éditions Georg

L’EQU INOX E
Collection de sciences humaines



Enfances en guerre. 
Témoignages d’enfants sur la guerre (2013)

Rose Duroux & Catherine Milkovitch-Rioux

Autobio-graphismes.  
Bande dessinée et représentation de soi (2015)

Viviane Alary, Danielle Corrado & Benoît Mitaine

Pucks en stock.  
Bande dessinée et sport (2016)

Benoît Melançon & Michel Porret

Le Nœud gordien  
Police et justice : des Lumières  

à l’État libéral (1750-1850) (2017)
Marco Marco Cicchini & Vincent Denis

Frankenstein  
Le démiurge des Lumières (2020)

Michel Porret & Olinda Testori

Scoops en stock  
Journalisme dessiné, BD-reportage  

et dessin de presse (2021)
Benoît Mitaine, Judite Rodrigues  

& Isabelle Touton

Tintin aujourd’hui 
Images et imaginaires (2021)

Michel Porret, Fabrice Preyat,  
Olivier Roche, Jean-Louis Tilleuil
& Patrice Guérin et Pierre Marlet




